بررسی مخاطبانِ نبوی با تأکید بر نظریه آیتالله جوادی آملی در ساحت نظر و عمل سيده مهين ميرافضلي عالمه جمال زاده خيرآبادي

## چکیدہ

مخاطب شناسی یکی از مباحث مهم در باورپذیری و تغییر رفتار در جوامع بشری است که رسول خدا ﷺ نیز برای هدایت مردم توجه ویژه ای به این امر داشته اند. پژوهش حاضر با بررسی گزارش های تاریخی و استفاده از نظریه شناخت آیت الله جوادی آملی، به دنبال پاسخ به این سؤال است که مخاطبان شناختی عصر نبوی، از جهت شناختی، در چه سطوحی قرار داشتند و اقدام های پیامبر اکرم ﷺ در راستای هدایت مخاطبان با توجه به سطوح تعریف شده، چه بوده است؟ در حال حاضر، راه اندازی جنگ شناختی علیه باورهای اسلامی از سوی مخالفان و داشتن نقشه راه برای مقابله با این جنگ، بررسی این مسئله را ضروری می سازد. بررسی ها نشان می دهد که قدرت شناخت مخاطبان رسول خداﷺ در جنگ شناختی علیه باورهای اسلامی از سوی و مخاطبان، گرفتار ناهماهنگی در بُعد نظر و عمل شدند. رسول خداﷺ با آسیب شناسی دقیق در حوزه شناختی مخاطب، و با تزریق آگاهی به جامعه و رفع موانع شناختی درباره هر باور به صورت جداگانه، بین قوای شناختی هماهنگی ایجاد کرد و باورهای اسلامی را در وجود مخاطبان خود بر اساس ظرفیت مخاطب نهادینه کرد.

**واژگان كليدى:** پيامبر اكرمﷺ، جنگ شـناختى، مخاطبِ شـناختى، آيت الله جوادى آملى، هماهنگى نظر و عمل.

۱. پژوهشگر ودانش پژوه سطح چهار رشته تاریخ اهل بیت ﷺ جامعة الزهراء ﷺ ، قم، ایران (نویسندهمسئول)؛ mirafzaly14@gmail.com.

۲. دانش پژوه سطح سه رشته كلام جامعة الزهراء ، قم، ايران؛ kherabadil14@gmail.com.

#### مقدمه

بشر در طول تاریخ، درگیر انواع جنگها و نزاعهای نرم و سخت بوده و هست. امروزه قدرتها در تلاشند با استفاده از جنگ شناختی، با یکدیگر مبارزه کنند. جنگ شناختی با هدف قرار دادن قوه شناختِ عموم جامعه با تغییر باورها، هنجارها و نگرش ها از طریق مدیریت ادراک و برداشت است. جنگ شناختی، راهبردی است که بر تغییر فکر جامعه هدف و نحوه رفتار آن تمرکز دارد. عرصه نبرد در جنگ شناختی، ذهن و قلب انسان بوده و هدف آن، رفتارسازی در جهت اهداف مد نظر است. امروزه جنگ شناختی، به تهدیدی اجتماعی و ایدئولوژیک تبدیل شده است و ابزاری برای درهم شکستن روحیه و اراده کشورهای مستقل به شمار می رود. مخاطب، از ارکان اصلی جنگ شناختی است و برای پیروزی علیه جبهه باطل، توجه به سطوح مخاطبان، اجتناب ناپذیر است.

جنگ شناختی به معنای تأثیرگذاری بر اذهان با استفاده از دستکاری در قوای شناخت، در طول تاریخ، از سوی جبهه باطل علیه انبیاء وجود داشته است. جامعه زمانه پیامبر اکرمﷺ متأثر از جنگ شناختی جبهه باطل بود و قوای شناختی افراد جامعه، از سوی جریانهای باطل مورد هجمه قرار گرفته بود.

اقدامات و فعالیت های پیامبر اکرم ﷺ در طول رسالت خود همواره در راستای پاکسازی قوه شناختِ صدمه دیده از جنگ شناختی است. پیامبر اکرم ﷺ با شناخت و آگاهی از ظرفیت های شناختی یا همان بُعد نظر و عملِ مخاطبان خود توانست قوای فکری آنان را از هجمه های جنگ شناختی جریان باطل رهاکند؛ باورهای اسلامی را در جامعه نهادینه سازد و افرادی مؤمن به باورها و ارزش های اسلامی تربیت نماید.

بدون تردید، تمسک به سیره شناختی رسول اکرم ای در برخورد با سطوح متفاوت مخاطبان برای رویارویی با جنگ شناختی دشمن برای دستیابی به راهکارهای کاربردی، امری ضروری است. پژوهش حاضر با بررسی گزارش های تاریخی به دنبال پاسخ به این سؤال است که جامعه عصر نبوی از جهت شناختی در چه سطوحی قرار گرفتهاند و راهبرد پیامبر اکرم ای در مقابل مخاطبان شناختی برای هدایت افراد جامعه چه بوده است؟ جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۴۰۲

ازآنجاکه آیتالله جوادی آملی به عنوان یکی از بزرگ ترین اندیشمندان در عرصه معرفت مبتنی بر آیات و روایت است، از نظریه نظر و عمل ایشان در ساحت معرفت شناسی، برای تعیین سطوح مخاطبان استفاده شده است.

این پژوهش، میانرشتهای بوده و مباحث مربوط به جنگ و شناخت را در خود جای داده است؛ ازاینرو، ادبیات پژوهش، میانرشتهای است و حوزه معرفتی و نظامی را نیز دربردارد.

# ۱. پیشینه پژوهش

مطالعات انجام شده و رصد تحقیقات جدید، اثری با این موضوع، رویکرد و هدف را نشان نمیدهد. البته آثاری درخور، فعالیتهای تبلیغی پیامبر اکرم ﷺ را مورد بحث قرار داده و میتواند به عنوان پیشینه پژوهش مورد توجه قرار گیرد. برخی از این آثار عبارتند از:

-در مقاله «شخصیت شناسی مخاطب در فرایند ارتباطی رسول اکرم ﷺ»، مرتضی دادور و محمدحسین دانش کیا، مجله علمی - پژوهشی اسلام و مطالعات اسلامی، سال ۱۳۹۹؛ نویسنده با روش اسنادی و رویکرد تحلیل کیفی، با استناد به داده های تاریخی و اقتباس از عناصر ارتباطی، عوامل و ویژگی هایی را شناسایی کرده است که با تأثیر در شخصیت مخاطب، نوع مواجهه وی با پیام نبوی را در فرایند ارتباطی، تحت تأثیر قرار می دهد. نویسنده دریافته است که تأثیر پذیری از ساختار قومی - قبیله ای، تأثیر پذیری از بت ذهنی قبیله، از فقر اقتصادی، از اقتدار و غلبه، از شیوخ و رؤسای قبایل، و تأثیر پذیری از بحمان ها و پیوندهای قبیله ای در فرایند ارتباطی، از جمله ویژگی های شخصیتی مخاطبان عصر نبوی است. ساختار شناختی، مقتضیات و میرای های آن نیز از جمله مؤلفه ها و ویژگی های شخصیتی عام مخاطبان بوده که همواره مورد اهتمام رسول اکرم ﷺ در فرایند ارتباطی قرار گرفته است.

\_ مقاله «تحلیلی بر سیره ارتباطات میان فردی پیامبر اکرم ﷺ»، کریم خانمحمدی، مجله علمی \_ پژوهشی تاریخ اسلام، سال ۱۳۸۸؛ ضمن اشاره به اصول و شرایط ارتباط اثربخش از نگاه اندیشمندان حوزه ارتباطات، کوشیده است سیره ارتباطات فردی پیامبر اکرم ﷺ را به عنوان یک شخصیت فوق العاده و ارتباطگر قوی، بررسی و تحلیل

بررسی مخاطبان نبوی با تأکید بر نظریه آیت الله جوادی آملی

کند. نویسنده دریافته است پیامبر اکرم ﷺ با داشتن ویژگی هایی همانند گشودگی، همدلی، حمایتگری، مثبتگرایی و مساوات طلبی، شیوه ای ستودنی از ارتباطات را به منصه ظهور رساند که آرمان «ارتباطات رهایی بخش» مورد نظر هابرماس در آن کاملاً متحقق است. پیامبر اکرمﷺ در عین پرهیز از اصول غیراخلاقی مدیریت تأثیرگذاری، اثربخش ترین نوع ارتباطات را به نمایش گذاشت.

\_ مقاله «روش شناسی برخورد پیامبر اکرم ﷺ با مشرکان و اهل کتاب»، مصطفی عباسیمقدم، مجله فلسفه دین، سال ۱۳۸۹؛ به شیوه های تبلیغی پیامبر همچون ارسال نامه، نرمخویی و معاشرت با مشرکان اشاره کرده است.

در مقاله «شیوه های دعوت پیامبرﷺ به استناد قرآن کریم»، دل آرا نعمتی، نشریه بینات، سال ۱۳۸۵؛ نویسنده معتقد است شیوه های ابلاغ رسالت، مبتنی بر بصیرت خدادادی است و بشارت، خردگرایی و منطق، حکمت، جدال احسن و موعظه حسنه، به عنوان شیوه های تبلیغی پیامبرﷺ معرفی شده است.

ـدرکتاب «بررسی شیوه های ایجاد ارتباط و اطلاع رسانی در سیره نبوی»، عباسعلی تفضلی و محمد اکبری نصر آبادی، سال ۱۳۹۰؛ انواع ارتباطات پیامبر یش ، بررسی شده است. پیشینه مذکور بیانگر آن است که تاکنون اثری در قالب کتاب، مقاله و پایان نامه، این مسئله پژوهشی را بررسی نکرده است. در پژوهش حاضر، سعی بر آن است تا با توجه به نظریه شناختی آیت الله جوادی آملی، موضوع طیف مخاطبان پیامبر یش مورد بررسی قرار گیرد. در گام بعدی، به راهبرد پیامبر اکرم یش در برابر این طیف مخاطبان، با توجه به چهار چوب نظریه، اشاره خواهد شد.

# ۲. مفاهیم و چهارچوب نظری

# ۲\_۱. جنگ شناختی

جنگ شـناختی' به معنای اسـتفاده از علوم شـناختی در هدف قرار دادن قوّه شـناخت عمـوم مـردم و نخبگان جامعه هدف با تغییـر هنجارها، ارزشها، باورهـا، نگرشها و رفتارها شماره پنجم، بهار و تابستان ۴۰

از طریق مدیریت ادراک و برداشت است (جوانی، ۱۴۰۱، ص۱۳). جنگ شناختی، نوعی جنگ برای کنترل یا تغییر نحوه واکنش افراد نسبت به اطلاعات دریافتی است و هدف آن، فروپاشی دشمن از درون و تحمیل اراده سیاسی بدون اقدام سخت است. جنگ شناختی، راهبردی است که بر تغییر فکر جامعه هدف، و نحوه رفتار آن تمرکز دارد. هدف جنگ شناختی، اجبار دشمن به عملی ساختن اراده هاست. جنگ شناختی، حمله به اطلاعات در فضای ذهن مخاطب برای ایجاد آشوب و صدمه است. هدف اصلی در این جنگ، تغییر ریشه های نحوه فکر کردن افراد، باورها و پارادایم های ذهنی است. (عراقی، ۱۴۰۱، ص۱۴۰)

در ایـن پژوهـش، جنـگ شـناختی به معنـای تأثیرگـذاری بر اذهـان با دسـتکاری در قوه شناخت و صدمه زدن به قوای شناختی به منظور تغییر در باور، ارزش و رفتار مخاطب است.

# ۲ ـ ۲. نظریه «نظر و عمل» آیتالله جوادی آملی

آیت الله جوادی آملی معتقد است، وجود انسان دارای دو بُعد نظر و عمل است. بُعد نظر، عهده دار بینش، اندیشه و فکر است و بُعد عمل، عهده دار پذیرش، کوشش و گرایش است. انسانی که به دنبال رسیدن به کمال است باید در این ابعاد، کامل شود. انسان هر عقیده و باور صحیح راکه شناخت، با دل بپذیرد. شناخت صحیح و پذیرش در کنار هم، موجب تغییر در رفتار و اعمال انسان می شود. (جوادی آملی، ۱۳۷۸، ص۱۴۴ و ۱۴۶)

بنابر این دیدگاه، میان نظر و عمل، یک حجاب بسیار دقیق است که مانع از این می شود تا اندیشه، بلافاصله به عمل منتهی شود؛ منتها انسانی که حجاب های مادی و نوری را درنوردیده، به مقامی رسیده که نظر و عمل را به یک سطح رسانده است و بینش و اندیشه او، عین عمل و گرایش او می شود. علم و عمل، با اینکه دو مفهومند، در وجود چنین شخصی، دارای یک حقیقت می شوند؛ علم و عملش یکی می شوند. در مقابل، افرادی که علم و عمل در وجود شان به یک حقیقت تبدیل نشده است، حجاب رقیق میان نظر و عمل آنان وجود دارد و هرچه از لحاظ روحی در مرحله پایین تری قرار گیرند، این فاصله بیشتر می شود. «گاهی انسان، عالم بی عمل است و در پاره ای از مواقع، مقدس پُرعمل و کم تشخیص است». (جوادی آملی، ۱۳۷۸، ص۱۴۵ آیت الله جوادی آملی معتقد است غالب انسان ها، بین نظر و عملشان، یك جدار رقیقی است، برای همین خیلی از چیزه ارا می فهمند اما به آنها عمل نمی كنند و به خیلی از چیزها دل می سپارند كه عقل نظر با آنها هماهنگ نیست و آنها را تأیید نمی كند. به برخی از آداب و رسوم و عادات و سنن سر می سپارند كه با اندیشه، موافق نیست و به بعضی از امور می اندیشند، درصورتی كه با عقل عمل هماهنگ نیست. این جدال، همواره بین اندیشه و گرایش در اوساط مردم هست. (جوادی آملی، ۱۳۷۸، ص۱۴۴ \_۱۴۵)

# ۳. طیف بندی مخاطبان

با توجه به نظریه مذکور، بر اساس هماهنگی و عدم هماهنگی بین بُعد عمل و نظر، سطوحی برای مخاطبان به شرح ذیل قابل تعریف است که پژوهنده با توجه به ادبیات امروزی، طیف سیاه، سفید و خاکستری را بر آن نهاده است.

\_گروهی که به شـناخت صحیحی رسـیدهاند و بر اساس همان شناخت عمل میکنند: (وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ...) (عنکبوت: ۵۸)

\_افرادی که به عقیده صحیحی شناخت پیدا کردهاند، ولی به آن پذیرش قلبی پیدا نکرده و بر طبق آن عمل نمیکنند. امام صادق ﷺ ضمن برشمردن اقسام کفر در قرآن، یکی از آنها را «کفر انکاری» بیان میکند، یعنی انسان چیزی را انکار میکند که میداند حق است و نزد او ثابت است (کلینی، ۱۴۰۷، ج۲، ص۲۸۷): «وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا». (نمل: ۱۴)

\_گروهی که در شناخت و پذیرش، دچار مشکل هستند، به این معناکه یا به شناختی دست پیدا نکردهاند و یا از ناحیه شناخت و پذیرش، دچار ضعف هستند. برخی از آیات قرآن که با عبارت ﴿أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ یا ﴿أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ بیان می شود به همین گروه اشاره دارد. مثلاً آیه ۴ سوره حجرات ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ درباره قوم بنی تمیم است که به دلیل عدم شناخت کافی نسبت به پیامبر اکرم ﷺ، با ایشان رفتار نامناسبی داشتند، ولی هنگامی که به شناخت صحیح رسیدند، به حضرت ایمان آوردند.<sup>۲</sup>

> . ۱. «و آن را از روی ظلم و سرکشی انکار کردند، درحالیکه در دل به آن یقین داشتند». (نمل: ۱۴)

۲. قومی از سفهای بنی تمیم در مسجد وارد شدند و از پشت حجرات مسکونی، رسول خداﷺ را صدا زدند تا نزد آنان برود. حضرت با خاطری آزرده نرد آنها رفت. آنان به پیامبرﷺ گفتند: نزد تو آمدهایم تا به تو فخر بفروشیم، بنابراین به شاعر و

# ۴. طيف شناختي مخاطبين عصر نبوي

بر اساس آنچه درباره شئون دوگانه انسان مطرح شد، می توان مخاطبان عصر نبوی را به سه گروه سیاه، سفید و خاکستری تقسیم کرد که در ادامه، به ویژگی های هرکدام از آنها اشاره می شود:

# ۴\_۱. گروه سفید

مخاطبین سفید کسانی هستند که در بُعد نظر و عمل، هماهنگی به وجود آوردهاند. اینان حق جو و حق پذیرند و بر اساس شناختی که به دست آوردند، عمل میکنند. این طیف از مخاطب، دارای مراتب مختلفی هستند که در بالاترین مرحله آن، اولیاء و معصومین عصر نبوى مانند حضرت زهرای، امام على ﷺ و بزرگاني همچون: حضرت خديجه ﷺ ، حضرت ابوطالب و ... قرار داشتند. در این افراد، باور به مسئلهای موجب عمل به آن می شد، يعنبي ميان شناخت و عمل آنها تفاوت و تمايزي وجود نداشت. به عنوان نمونه، حضرت خديجه ﷺ و امام على ﷺ نخستين افرادي بودند كه يس از رسالت پيامبر اكرم ﷺ، به ايشان ايمان آوردند و تا آخرين لحظات عمر خويش از اسلام دفاع كردند و در اين راه، مشقت هاي فراوانی متحمل شدند. پیامبر اکرم ﷺ درباره حضرت خدیجه ﷺ می فرماید: او زمانی که مردم مرانیذیرفتند، مراتصدیق کرد؛ درحالی که مردم مراتکذیب کردند، مرابا مالش کمك کرد؛ درصورتی که مردم مرا محروم ساختند... (ابن اثیر، ۱۴۰۹، ج۲، ص۱۵۱). همچنین درباره حضرت ابوطالب آمده است: در زماني كه پيامبر اكرم ﷺ مأمور به انذار نزديكان خويش شد، ايشان با پذیرش نبوت حضرت فرمود: برادرزادهام قیام کن. تو والا مقامی و حزب تو گرامی ترین حزب هاست. تو فرزند فرد بزرگی هستی. هرگاه زبانی تو را آزار دهد، زبان های تیزی به دفاع از تو برمی خیزد و شمشیرهای تیزی آنها را می رباید. به خدا سوگند! اعراب همچون کودک خاضعی نسبت به مادرش در مقابل تو خاضع خواهند شد. (ابن طاووس، ۱۴۰۰، ص۸۵)

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالله جوادى آملى

خطیب ما اجازه بده تا شعر گوید و سخن براند. پیامبرﷺ اجازه داد. در آن میان، عطارد بن حاجب برخاست و خطبه فصیحی خواند. آنگاه رسول خداﷺ به ثابت بن قیس فرمود که برخیزد و جواب او را بدهد. ثابت، خطبه ای مفصل تر و فصیح تر قرائت نمود. پس از ثابت، زبرقان بن بدر تمیمی چند بیت شعر خواند و پیامبرﷺ به حسّان فرمود جواب او را بدهد. حسّان با ابیاتی بسیار فصیح و بلیغ، جواب زبرقان را داد. اقرع بن حابس تمیمی گفت: خطیب این مرد (پیامبر)، از خطیب ما بهتر، شاعر او از شاعر ما فصیح تر و صدای گویندگان او از صدای گویندگان ما رساتر و بلندتر است. آنگاه همگی مسلمان شدند. (طبرسی، ۱۴۱۲، ج۹، ص۱۹۷)

#### ۴\_۲. گروه سیاه

مخاطبین سیاه، نسبت به اسلام و اصول دین، شناخت داشتند، منتها حاضر به پذیرش و عمل بر طبق آن نبودند و در پایان نیز در جبهه مقابل (دشمن) قرار گرفتند. آیات متعددی به این گروه اشاره دارد: (الَّذِینَ آتَیْنَاهُمُ الْکِتَابَ یَعْرِفُونَهُ کَمَا یَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَیَكْ تُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ یَعْلَمُونَ) قرآن، شناخت اهل کتاب از پیامبر را به شناخت پدر نسبت به فرزند تشبیه نمود تا نشان دهد شناخت آنان از پیامبر حقانیت دین اسلام، دقیق و کامل بود، اما حاضر به پذیرش نشدند. وجه شباهت آن است، که شناخت فرزند از ابتدای تولد و حتی قبل از آن شکل میگیرد و در آن تردیدی راه ندارد (قرائتی، ۱۳۷۸، ج۱، ص۲۲۶). همچنین خداوند می فرماید: ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا کَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِینَ».<sup>۲</sup>

یوشع یهودی معتقد بود زمان آن نزدیک شده که پیامبری از این بیت (کعبه) مبعوث شود. هرکس او را درک کند باید او را تصدیق نماید. از محمد بن مسلمه نقل شده که پیامبر مبعوث شد، ما اسلام آوردیم، ولی او به سبب حسادت، مسلمان نشد (ابن کثیر، ۱۴۱۷، ج۳، مردوث شد، ما اسلام آوردیم، ولی او به سبب حسادت، مسلمان نشد (ابن کثیر، ۱۴۱۷، ج۳، مردوث شد، ما اسلام آوردیم، ولی و معاب حسادت، مسلمان نشد (ابن کثیر، ۱۴۱۷، ج۳، مردوث شد، ما اسلام آوردیم، ولی و معاب حسادت، مسلمان نشد (ابن کثیر، ۱۴۱۵ مردوث شد، ما اسلام آوردیم، ولی و معاب مردوث شده معاری و معاب کرد. هنگامی که آیاتی از قرآن بر او تلاوت شد گفت: به خدا قسم! این کلام، شیرینی و ملاحت و شیوایی و فصاحت فوق العاده ای دارد، ریشه اش بسیار قوی است، میوه های خوبی خواهد داد و بشر به این بلاغت، سخن نخواهد گفت (طبرسی، ۱۳۹۰، ج۱، ص۱۱۰). ابوسفیان، ابوجهل، ابولهب و یهودیان، در شمار این طیف از مخاطبان قرار میگیرند که مهم ترین ویژگی آنها، عناد و استکبار است و این ویژگی، باعث حق ستیزی آنان می شود. جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱٬۴۸

۱. «کسانی که کتاب آسمانی به آنان دادهایم، او (پیامبر) را همچون فرزندان خود می شناسـند، (ولی) جمعی از آنان، حق را آگاهانه کتمان میکنند». (بقره: ۱۴۶)

۲. او چون کتاب آسـمانی قرآن از نزد خدا برای هدایت آنها آمد، با وجودی که کتاب (تورات) آنان را تصدیق میکرد و با آنکه خود آنهـا پیـش از بعثت (پیامبر خدا) انتظار غلبه بر کافران داشـتند، آنگاه که آمد و شـناختند (کـه همان پیغمبر موعود است) باز به او کافر شدند (و از نعمت وجود او ناسپاسی کردند)، پس خشم خدا بر کافران باد». (بقره: ۸۹)

#### ۴\_۳. گروه خاکستری

طیف خاکستری، از ناحیه شناخت و پذیرش، دچار ضعف هستند و توانایی درک حقایق را ندارند و همین امر منجر شد که در تصمیمگیری دچار تردید شوند. ضعف شناخت و پذیرش، دلایل مختلفی دارد، از جمله، مشکلات شناختی مانند عدم وجود راهنما یا عدم آگاهی و یا عدم پذیرش به دلیل ترس و تعصب قبیلگی.

طیف خاکستری، بخش وسیعی از مخاطبان پیامبرﷺ را به خود اختصاص میداد و رفع موانع شناختی، همچون تزریق آگاهی و شناخت و یا درمان عدم پذیرش، همچون تعصب، میتوانست آنان را به گروه سفید ملحق کند. همچنین عدم پذیرش به دلیل انکار و عناد پس از شناخت میتوانست آنان را به گروه سیاه ملحق کند.

رسول خدای بریکایک قبایل عرب می گذشت و به آنان می گفت: «ای مردم! بگویید: «لا اله الا الله» تا رستگار گردید و عرب را مالک شوید و عجم رام شما گردد و در اثر ایمان، پادشاهان بهشت باشید.» امایکی از مهم ترین موانع شناختی (نداشتن فکر و اندیشه در بعد نظر، و عدم پذیرش باور در بعد عمل) در این میان تبلیغات ابولهب بود که می گفت: مبادا سخن وی را بشنوید، چون از دین برگشته و دروغگو است. تبلیغات ابولهب، اجازه انعقاد شناخت را نمی داد و لذا قبایل عرب هم به رسول خدای پاسخی زشت می دادند و حضرت را آزرده خاطر می کردند و می گفتند: خویشان و نزدیکانت تو را بهتر می شناسند که از تو پیروی نکرده اند. (ابن سعد، ۱۴۱۸، ج۱، ص۲۱۶)

#### ۵. اقدامات پیامبر اکرم ﷺ

برای رساندن بشر به مرحله شناخت و پذیرش، عملیات، تاکتیک ها و تکنیک های متناسب با ویژگی های هریک از گروه مخاطبان شناختی تعریف شده است. باید به این نکته دقت داشت که وضعیت مخاطبان و روحیه آنها در هریک از طیف ها با یکدیگر متفاوت است؛ به این معنا که برخی از افراد در یک طیف، از لحاظ روحی فردی منطقی هستند، برخی عاطفی و گاهی نیز افراد نسبت به یک امر، موضع خاصی دارند؛ ازاین رو اقدام ها برای هریک از افراد در یک طیف، متفاوت است و حضرت رسول ﷺ به اقتضای حال و روحیه مخاطبان، اقدام های متفاوتی انجام دادند. اما راهبرد پیامبرﷺ در هر طیفی مشترک است.

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالله جوادى آملى

#### ۵\_۱. طيف سفيد

ازآنجاکه این طیف از مخاطبان، در شناختهای ایجادشده در وجودشان مشکلی نداشتند، پیامبر اکرم ﷺ در راستای افزایش ایمان و رساندن آنها به عبودیت و بندگی خالص برای خداوند تلاش کردند تا آنان، مراتب و مراحل معرفتی را مرحله به مرحله در راستای رسیدن به عبودیت طی کنند. برای تحقق این مهم، آن حضرت سعی کردند ابتدا شناخت و معرفت نسبت به مسائل قبل را در وجودشان تقویت کنند تا ایمان و باور آنها عمیق تر شود، سپس آنها را نسبت به مسائل جدید، راهنمایی و هدایت کرده تا مرحله نوینی از مرتبههای معرفتی طی نمایند. علاوه بر این، پیامبر اکرم ﷺ همانند یک پزشک حاذق، پیشگیری های لازم برای مواجهه با موانع احتمالی شناخت انجام می دادند. در ادامه به برخی از اقدامهای ایشان در راستای افزایش عبودیت در میان طیف سفید اشاره خواهد شد.

#### ۵\_۱\_۱. موعظه

موعظه، تکنیکی برای رام کردن و تحت سلطه درآوردن شهوات و احساسات است. این روش، جوششها و هیجانات بی جا را خاموش می کند و طوفانها را فرومی نشاند، آنگاه زمینه را برای حسابگری و دوراندیشی فراهم می آورد (مطهری، ۱۳۸۳، ص۱۹۴–۱۹۵۵). ازاین رو حضرت رسول ﷺ برای تمامی مخاطبان، با توجه به زمینه شناختی و آمادگی روحی که داشتند، از این تکنیک استفاده می کردند. مثلاً در نصیحتی به ابوذر می فرماید: «ای ابوذر! دو رکعت نماز میانه (غیرطولانی که زیاد هم سبک نباشد)، اگر با توجه و تفکر انجام یابد، بهتر از یک شب به عبادت ایستادن است درحالی که قلب، از اندیشه عبادت، غفلت داشته باشد» (طوسی، ۱۴۱۴، ص۲۵۹ ـ ۲۵۵). همچنین فرمود: «ای ابوذر! اگر برخیزی و آیه ای از کتاب خدا را فرا عمل بشود و چه نشود، بهتر از آن است که هزار رکعت نماز بخوانی» (محمدی ری شهری، ۱۳۹۳، ج۱، ص۳۹۰). پیامبر اکرم ﷺ خطاب به ابن مسعود فرمود: «ای پسر مسعود! سعی کن که همه رفتارت بر اساس دانش و خرد باشد و از عمل کورکورانه پرهیز کن». (کلینی، ۱۴۰۷، چ۷۷، ص۱۱) جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۴۶۲

# ۵\_۱\_۲. تبشیر و انذار

این تکنیک، برای تشویق و ترغیب مؤمنانی است که مرحله نخستین دعوت را پذیرفته و به جرگه مسلمانان پیوسته اند و اکنون نیازمند ارشاد و ترغیب در جهت تعمیق ایمان و عمل صالح هستند: (وَسَارِعُوا إِلَی مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّکُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِینَ»؛ «و بشتابید به سوی مغفرت پروردگار خود و به سوی به شتی که پهنای آن همه آسمان ها و زمین را فرا گرفته و برای پرهیزکاران، مهیّا شده است» (آل عمران: ۱۳۳). همچنین: (یَوْمَ یَجْمَعُکُمْ لِیَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ یَوْمُ التَّعَابُنِ وَمَنْ یُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَیَعْمَلْ صَالِحًا یُکَفِّرْ عَنْهُ سَیِّتَاتِهِ وَیُدْخِلْهُ جَنّاتٍ تَجْرِي را فرا گرفته و برای پرهیزکاران، مهیّا شده است» (آل عمران: ۱۳۳). همچنین: (یَوْمَ یَجْمَعُکُمْ لِیَوْمِ وَنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالَدِینَ فِیهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِیمُ»؛ «(یاد آرید) روزی که خدا همه شما مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالَدِینَ فِیهَا أَبَدًا ذَلِکَ الْفَوْزُ الْعَظِیمُ»؛ «(یاد آرید) روزی که خدا همه شما را به عرصه محشر (برای حساب) جمع میگرداند و آن روز، روز غبن و پشیمانی (بدکاران) است. و هرکه به خدا ایمان آرد و نیکوکار شود، خداگناهانش بیوشد و در باغهای بهشتی که زیر درختانش نهرها جاری است داخل گرداند که در آن بهشت ابدی، جاودان متنعّم باشد و این به حقیقت، سعادت و رستگاری بزرگ خواهد بود». (تغابن: ۹)

# ۵\_۱\_۳. تبیین و توضیح تعالیم دین

پیامبر اکرم بی برای تبیین و توضیح تعالیم و آموزه های دینی، از روش های مختلفی نظیر خطابه، موعظه، پرسش و طرح سؤال و ... استفاده کردند و آن را در حالات متفاوتی نظیر چهره به چهره یا به صورت جمعی بیان می نمودند. به عنوان نمونه، ایشان خطاب به ابوذر می فرماید: «ای ابوذر! بدان که سرآغاز عبادت و خداپرستی، «معرفت» و «شناخت» است. او قبل از هر چیز، «اوّل» است و چیزی پیش از او نبوده است. او یکتایی است که دوّمی ندارد. پاینده ای است که نهایت ندارد. آسمان ها و زمین و آنچه در آنهاست، پدیدآمده از قدرت اوست. او آگاه و توانا است... پس از توحید، مرحله دوم «بندگی خدا»، ایمان آوردن به من است و اعتراف و اقرار به اینکه خداوند مرا به سوی تمامی بشریت به عنوان بشیر و نذیر فرستاده است، تا اینکه خلایق را به فرمان خدا به سوی حق (که خداوند است) دعوت کنم. پس از توحید و اعتراف به رسالت من، دوستی کردن با اهل بیت من است، این خانه و خانواده ای که به خواست خدا و اراده او، من، دوستی کردن با اهل بیت من است، این خانه و خانواده ای که به خواست خدا و اراده او،

بررسی مخاطبان نبوی باتأکید بر نظریه آیتالله جوادی آملی

امتم مانند کشتی نوح قرار داده است. هرکس سوار شد نجات یافت و هرکس دوری کرد نابود شد و مانند باب حطه است در بنی اسرائیل که هرکس وارد شد در امان بود». (طبرسی، ۱۳۷۰، ص۴۵۹)

# ۵\_۱\_۴. به کار بردن استدلال و برهان

پیامبر اکرم ﷺ برای رفع شبهات و پاسخ به سؤالاتی که در اذهان افراد بود، غالباً از استدلال و برهان بهره می گرفتند؛ چراکه عدم پاسخ به آنها می توانست مانعی برای شناخت صحیح باشد. ایشان برای اثبات توحید ربوبی و یگانه بودن مدبر جهان، چنین استدلال کردند: (لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلَّاللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ)؛ «اگر در آسمان و زمین، غیر از خدای یکتا، خدایانی وجود داشت، همانا خلل و فساد در آسمان و زمین راه می یافت. پس (از نظم ثابت عالم) بدانید که پادشاه ملک وجود، خدای یکتاست که از طِبَاقًا ما تَرَی فِیهِ خَلْقِ الرَّعْمَ وَمَنْ است» (انبیاء: ۲۲). همچنین: «الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ما تَرَی فِی خِلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَی مِنْ فُطُورٍ \* ثُمَّ ارْجِع الْبَصَرَ منظم بیافرید و هیچ در نظم خاصت است» (انبیاء: ۲۲). همچنین: «الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ منظم بیافرید و هیچ در نظم خاصت عالم) بدانید که پادشاه ملک وجود، خدای یکتاست که از منظم بیافرید و هیچ در نظم خاصت عالم) برای از خدای که هفت آسمان باند را به طبقاتی بارها به دیده عقل بنگر تا هیچ نقص و خلل هرگز در آن توانی یافت؟ باز دوباره به چشم بارها به دیده عقل بنگر تا هی خونون و خسته (نقصی نیافته) به سوی تو بازگردد». (ملک: ۳-۲)

#### ۵\_۲. طیف سیاه

رسول اکرم ﷺ، پیامبر رحمت و خیرخواه همه انسان ها است<sup>۱</sup> و لذا تا آخر عمر خویش، از راهنمایی و هدایت افراد، به ویژه گمراهان و غافلان دست برنداشتند<sup>۲</sup> و در هر فرصتی، آنها را به دین حق و صراط مستقیم دعوت می کردند. در برابر طیف سیاه از مخاطبان شناختی نیز با اینکه عدم پذیرش و قبول قلبی حقایق و معارف، از روی عناد و سرکشی بود، ولی حضرت رسول ﷺ، تمام تلاش خود را برای رفع موانع شناخت و پذیرش در وجود این دسته از مخاطبان به کار بستند.

(انبياء: ١٠)
(انبياء: ١٠)

٢. ﴿لَقَدْ جَاءَكُمُ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ». (توبه: ١٢٨)

جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره ینجم، بهار و تابستان ۱۴۸

#### ۵\_۲\_۱. مدارا و نرم خویی

یکی از اقدامهای پیامبر برای رفع موانع شناخت و پذیرش قلبی معاندان و مخالفان، مدارا و نرمخویی بود. ازآنجاکه اصل دعوت پیامبر ای بر اساس رحمت و محبت بود: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِینَ »، لذا تا زمانی که دشمنان، با اساس دین اسلام مقابله نمی کردند و در پی تغییر اصول تغییرناپذیر دین نبودند، حضرت رسول ی با آنها با نرمخویی برخورد می کردند. ایشان دراین زمینه می فرمایند: «اَعقلُ الناسِ اَشَدُّهم مداراهً لِلناسِ وَ اَذَلُّ الناسِ مَن اَهانَ النَّاسَ؛ عاقل ترین مردم کسی است که بیشتر با دیگران مدارا کند و خوارترین مردم کسی است که آنان را مورد تحقیر و توهین قرار دهد». (قمی، ۱۴۱۴، ج۳، ص۳)

برخورد حضرت با صفوان بن امیه، یکی از خشن ترین دشمنان ایشان، از این نمونه است. صفوان، در برافروخته شدن آتش جنگ ها علیه مسلمانان، نقشی اساسی داشت. وی در مقابل چشمان مردم، مسلمانی را به دار آویخته و جزء ده نفری بود که از عفو عمومی استثنا شده بود؛ بنابراین از مکه گریخت و به طائف رفت. بااین حال، پسرعموی صفوان، از پیامبر تقاضای عفو نمود و مورد قبول آن حضرت قرار گرفت. او با سابقه ای که داشت، چنین بزرگواری و کرامتی را باور نمی کرد. رسول خداید، عمامه یا پیراهنی برای او فرستاد تا مطمئن شود و به مکه برگردد. وی سپس گفت: دو ماه مهلت می خواهم که تحقیق کنم، اگر اسلام بر حق بود ایمان می آورم. رسول خداید فرمود: به تو چهار ماه مهلت دادم. صفوان راقدی، ۱۴۰۹، ج۲، ص۸۵۲

پیامبر اکرم ﷺ در فتح مکه، در آن لحظه که سپاهیان اسلام این شهر را به تصرف درآورند، بر مسند قدرت تکیه زده و کنار کعبه ایستادند؛ درحالیکه ده هزار شمشیر تشنه انتقام از قریش پیرامونش برق میزدند و بر ابوسفیان، هند، عکرمه و دیگر قیافه هایی که یادآور شکنجه ها، توطئه ها، تبعیدها و مرگ جانخراش عزیزان اویند مینگرند و حتی سعد بن عباده فریاد زد: «امروز روز انتقام است». اما حضرت، از این دشمنان شکست خورده می پرسد: ای قریش! فکر میکنید با شما چه خواهم کرد؟ قریش بهت زده و حیران و بیمناک، همگی با

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالله جوادى آملى

صدایی لرزان و شکسته، بر اساس شناخت خود و سوابق عواطف و بزرگواری که از آن حضرت داشتند گفتند: «ما جز خوبی و نیکی، چیزی درباره تو نمی اندیشیم و تو را برادر بزرگوار خویش و فرزند برادر بزرگوار خود می دانیم». پیامبر ای فرمود: «من نیز جمله ای که یوسف به برادران خود گفت می گویم: (لا تَثْرِیبَ عَلَیْکُمُ الْیَوْمَ یَغْفِرُ اللَّهُ لَکُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِینَ)؛ امروز بر شما ملامتی نیست، خداوند گناهان شما را می آمرزد. او ارحم الراحمین است» (یوسف: ۹۲) و به همه عفو عمومی داد و فرمود: «اذهبوا انتم الطلقاء؛ بروید دنبال زندگی خود که همه شماها آزادید». (ابن اثیر، ۱۳۸۵، ج۲، ص۲۴)

## ۵\_۲\_۲. مجادله و مناظره<sup>۱</sup>

پیامبر اکرم ﷺ به دنبال رفع موانع شناخت و پذیرش معاندان بود؛ زیرا از این طریق، در باورهای سابق که مانع شناخت صحیح می شود، تشکیک ایجاد می گردد و زمینه تفکر درباره مسائل و آموزه های دینی و ایجاد شناخت صحیح حاصل می شود. علاوه بر این، پیامبر اکرم ﷺ با امید به هدایت معاندان و مخالفان سعی می کردند در مسائل جدیدتر نیز زمینه شناخت و معرفت را در وجود آنها ایجاد نمایند و لذا از طریق تبیین تعالیم دینی و روشنگری، مطالب را بیان می فرمودند. با همه این تلاش ها و اقدامات، اگر خطری از سوی این گروه، کیان و اساس دین اسلام را تهدید می کرد، حضرت با قاطعیت و سختگیری تمام، با آنها رفتار می نمود.

خداوند در قرآن کریم، پس از اینکه به پیامبر اکرم ﷺ دستور می دهد مردم را با حکمت، موعظه و جدال احسن به دین حق دعوت نماید، می فرماید: ﴿وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ \* وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾؛ ﴿و اگر کسی به شما مسلمانان، عقوبت و ستمی رسانید، شما باید در مقابل، به قدر آن انتقام بکشید (نه بیشتر) و اگر صبوری کنید، البته برای صابران بهتر خواهد بود. صبر کن و صبر تو فقط برای خدا و به توفیق خدا باشد و به خاطر (کارهای) آنها اندوهگین و دلسرد مشو و از توطئه های آنها در تنگنا قرار مگیر» (نحل: ۱۲۶\_۱۲۷). همچنین در

. ١. (ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ». (نحل: ١٢٥) جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۴۸

آیه دیگری می فرماید: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَإِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ»؛ «و (ای مؤمنان) با کافران بجنگید تا دیگر فتنه و فسادی نماند و آیین همه دین خدا گردد و چنانچه دست (از کفر) کشیدند خدا به اعمالشان بیناست». (انفال: ۳۹)

روزي جماعتي از اشراف و بزرگان قريش (ابوجهل، عاص بن وائل، عبدالله بن ابي اميه و...) وارد مسجدالحرام شدند. آنها تصميم گرفته بودند از طريق بحث كردن با پيامبر ﷺ و طرح سؤالاتی، حضرت را محکوم نمایند. ازاین رو عبدالله بن ابی امیه جلو رفت و گفت: محمد! تو ادعای خیلی بزرگی می کنی! می ینداری که فرستاده خداوند هستی، ولی برای خداوند جهان شایسته نیست که کسی مانند تو را برای رسالت انتخاب کند؛ چراکه تو هم مانند ما بشري هستي. ببين پادشاه روم يا ايران چه سفيراني براي خود انتخاب ميكنند، افرادي كه دارای ثروت کلان و موقعیت اجتماعی هستند، اما تو فقیر و تنگدستی. قطعاً اگر خداوند می خواست پیامبری بفرستد، فرشته ای را برای رسالت انتخاب می کرد، نه بشری مانند خود ما را. پیامبر اکرم ﷺ در جواب سخنان او فرمود: اینکه گفتی من بشری هستم مانند شما که غذا می خورم و راه می روم، درست است، ولی کار رسالت به دست پروردگار است و او انتخاب میکند که چه کسبی شایستگی پیامبری دارد. اینکه گفتی یادشاهان، سفیران متشخص و ثروتمند را انتخاب می کنند، مشخص است اصلاً هدف رسالت را نفهمیدی. خداوند من را که فقیر هستم انتخاب کرد تا قدرت خود را به شما نشان دهد که چگونه با داشتن تجهیزات کافی نمی توانید مرا نابود کنید. اینکه گفتی اگر پیامبر بودی فرشته ای همراهت بود یا اینکه فرشته به عنوان پیامبر فرستاده می شد، این ایراد هم درست نیست؛ زیرا شما نمی توانید فرشته را ببینید و بر فرض که قدرت دیدن فرشته را هم پیدا کنید، می گویید: «آن فرشته نیست؛ بلکه بشری مانند ماست». چون در این صورت لازم است که به صورت انسانی بر شما ظاهر شود تا بتوانيد با او تماس بگيريد و سخنش را بشنويد و مقصود او را بفهميد. بنابراين آن وقت از کجا می فهمید که او راست می گوید؟ بلکه خداوند، انسانی را به عنوان «پیامبر» انتخاب می کند و به او معجزاتی می دهد که انسان های دیگر \_ که مانند او هستند \_ به هیچ وجه توانايي انجام دادن آن معجزات را ندارند و اين گواهي عملي خداوند بر پيامبري اوست. اگر

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيت الله جوادى آملى

فرشتهای بر شما ظاهر می شد و معجزاتی انجام می داد، ازآنجاکه ماهیتش با شما تفاوت داشت، نمی توانستید باور کنید که این معجزات، مستند به خداست و خداوند با دادن این معجزات، رسالت او را عملاً گواهی نموده است. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۹، ص۲۹۹ ـ ۲۸۰)

۵\_۲\_۳. استدلال و برهان

یکی از شیوه هایی که پیامبر اکرم ﷺ برای دعوت مردم و مخالفان به اسلام اتخاذ می کرد، بحث و استدلال با آنها بوده است. قرآن کریم، سرشار از آیاتی است که بیان کننده استدلال های پیامبر اکرم ﷺ برای اثبات حقانیّت خود و ابطال ادّعاهای مخالفان است. به عنوان نمونه، قرآن برای باطل ساختن شبهه تعدد خدایان می فرماید: (مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا یَصِفُونَ)؛ «خدا هرگز فرزندی برای خود انتخاب نکرده است و معبود دیگری با او نیست که اگر چنین می شد، هریک از خدایان، مخلوقات خود را تدبیر و اداره می کردند و بعضی بر بعضی دیگر برتری می جستند و جهان هستی به تباهی کشیده می شد. منزّه است خدا از آنچه آنان توصیف می کنند». (مؤمنون: ۹۱)

روزی عبدالله بن ابی امیه، در مسجد خدمت پیامبر الله آمد و از ایشان درخواست هایی کرد و گفت اگر این درخواست ها را پاسخ گویی، ما به تو ایمان می آوریم. از جمله این درخواست ها، جاری ساختن چشمه آب در مکه، داشتن باغی از انگور و خرما و روان بودن آب در آن باغ، پاره پاره کردن آسمان و فرو ریختن بر سر آنها، از آسمان بالا رفتن و... بود. پیامبر اکرم الله در جواب خواسته های عبدالله بن ابی امیه، با استدلال و برهان، تک تک این خواسته ها را رد کرد و او را قانع نمود. ایشان در ابتدا فرمود: خواسته های تو چند نوع است، برخی از آنها دلیل نبوت نیست، هرچند که من آنها را انجام دهم. پیامبر خدا نمی تواند نادانی مردم را غنیمت بشمرد و رسالت خود را با ادلّه ای ثابت کند که واقعاً دلالتی ندارند. برخی از نابود کردن مردم. بعضی از خواسته ها نیز نشان دهنده آن است که تو آدم لجبازی هستی که نابود کردن مردم. میتی داز خواسته ها نیز نشان دهنده آن است که تو آدم لجبازی هستی که به هیچ وجه حاضر نیستی حقیقت را بپذیری و کسی که به این بیماری مبتلاباشد، داروی جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۲

آن بلایی آسمانی، یا دوزخ و یا شمشیر دوستان خداست. سپس حضرت رسول ﷺ در جواب خواسته های عبدالله بن ابی امیه فرمود: مطلب اوّل (یعنی جاری ساختن چشمه) را که به عنوان سند نبوّت از من خواستی، از سؤالت پیداست که دلیل ارتباط انسان با خدا را نمی دانی. گیرم که من چنین کاری کردم، آیا این دلیل نبوّت من است؟ عبدالله گفت: نه. پیامبر اکرم ﷺ فرمود: خود تو در طائف باغ هایی داری. آیا قسمتی از این باغ ها پیش از اینکه به این صورت درآید، زمین هایی سخت و ناهموار و بی آب نبود که با فعالیت های تو هموار شد و چشمه های آب در آن جاری گردید؟ عبدالله جواب داد درست است. حضرت فرمود: با چنین عملی، تو و آنها پیامبر نشدید. بنابراین جاری ساختن چشمه، سند نبوّت محمّد هم نمی تواند باشد و این گفته تو در واقع مانند این است که بگویی ما به تو گرایش پیدا نمی کنیم مگر اینکه بلند شوی و راه بروی، یا مانند مردم غذا بخوری... (تفسیر امام حسن عسکری ﷺ، ۱۹۱۴، ص۵۹) و در پایان، حضرت فرمود: خداوند برای پاسخ تمام سؤال های تو، یک جمله به من وحی کرد که: (قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا». (اسراء: ۲۳)

# ۵ ـ ۲ ـ ۴. تأليف قلوب

مالک بن عوف، تا قبل از جنگ حنین، اسلام را نپذیرفته بود. پیامبر اکرم ﷺ تصمیم گرفتند تا زمانی که علناً مقابل اسلام ایستاد و وارد جنگ شد، بار دیگر او را به اسلام دعوت کنند. لذا ایشان در جنگ، نامه ای به او نوشت مبنی بر اینکه اگر اسلام بیاورد و به ما بپیوندد، خویشان او را که در جنگ اسیر شده اند آزاد می کند و یك صد شتر نیز به او می بخشد. نمایندگان «هوازن»، پیام پیامبرﷺ را به او رسانیدند و او که وضع ثقیف ـ سران طائف ـ که در جنگ شرکت داشتند را متزلزل می دید و از قدرت روزافزون اسلام آگاه بود، تصمیم گرفت از طائف خارج شود و به مسلمانان بپیوندد. زمانی که اسلام آورد، پیامبرﷺ طبق وعده ای که به او داده بود با وی رفتار کرد و همچنین او را سرپرست مسلمانان قبیله های «نصر»، «ثماله» و «سلمه» کرد. (ابن هشام، ۱۴۱۰، ج۲، ص۹۹۱)

پیامبر اکرم ﷺ بعد از غزوه حنین، ضمن تقسیم همه غنائم بین مسلمانان، خمس آن راکه مخصوص خود او بود، میان سران قریش که تازه اسلام آورده بودند قسمت نمود و به ابوسفیان و

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالفه جوادى آملى

پسر او معاویه، حکیم بن حزام، حارث بن حارث، حارث بن هشام، سهیل بن عمرو، حویطب بن عبدالعزی و علاء بن جاریه، که همگی از سران شرک و کفر و از دشمنان سرسخت او بودند و به تازگی مسلمان شده و در طیف خاکستری قرار گرفته بودند، صد شتر داد. همچنین به گروهی که موقعیت آنها نسبت به این افراد کمتر بود، پنجاه شتر داد (همان، ج۲، ص۲۹۳). آنان از این طریق، تحت تأثیر عواطف و محبت های پیامبرﷺ قرار گرفته و جذب اسلام شدند.

# ۵ ـ ۲ ـ ۵. تبیین و توضیح تعالیم دینی

حضرت رسول ﷺ، در تبييـن و توضيـح تعاليـم ديـن، از هـر فرصتـي كـه ايجاد مي شـد استفاده می کردند. گاهی به صورت فردی و گاهی در جمع و گروه افراد، آموزه های دینی را برای طيف سياه بيان مي نمودند. به عنوان نمونه پس از آنكه حمزه، عموى پيامبر اكرم ﷺ مسلمان شد و ياران حضرت در حال زياد شدن بودند، عتبه بن ربيعه، كه از سران مشركين بود، نزد حضرت رفت و گفت: اگر مال می خواهی، برایت جمع کنیم تا از ما ثروتمندتر شوی و اگر مقام و رياست مي خواهي، به تو مي دهيم و اگر سلطنت مي خواهي، برايت فراهم مي کنيم. ییامبر اسلام ﷺ فرمود: ای ابا ولید! سخنت تمام شد؟ عرض کرد: آری. حضرت فرمود: از من بشنو. و سيس ايشان آياتي از سوره فصلت تلاوت نمودند: «به نام خداوند بخشنده مهربان. حم. این است کتابی که از سوی خداوند رحمان و رحیم نازل شده است. کتابی است که آیاتش هر مطلبی را در جای خود بازگو کرده، درحالی که فصیح و گویا است. برای جمعیتی که آگاهند، قرآنی که بشارت دهنده و بیم دهنده است، ولی بیشتر آنان، رویگردان شدند، ازاین رو چیزی نمی شنوند. گفتند قلب های ما نسبت به آنچه ما را به آن دعوت می کنی در یوشش هایی قرار گرفته و در گوش های ما سنگینی است و میان ما و تو حجابی وجود دارد، پس تو به دنبال عمل خویش باش ما هم برای خود عمل میکنیم». اعتبه آن چنان تحت تأثیر آيات قرآن قرار گرفت كه در بازگشت پيش رفقاي خود گفت: او را رها كنيد و از اين به بعد، من با شما نخواهم بود. (شهیدی، ۱۳۹۶، ج۱، ص۴۱)

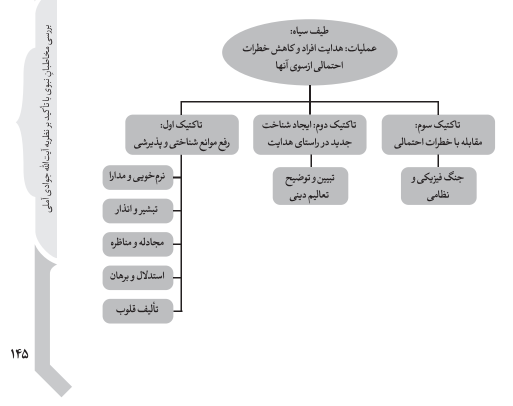
جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۹۴

١. ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ حم \* تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ \* كِتَابٌ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ \* بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ \* وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ». (فصلت: ١-٥)

# ۵ ـ ۲ ـ ۶. اعمال قدرت (جنگ نظامی)

پیامبر اکرم ﷺ بر اساس آیه ﴿وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ ...) (انفال: ٢٠)، بر اساس قدرت عمل میکرد. ایشان، هم با مردم نرمش داشت و هم اعمال قدرت میکرد. پیامبرﷺ طبیبی بود که در یک دست، مرهم داشت و در دست دیگر، وسیله جراحی و قطع عضو فاسد. (نهج البلاغه، خطبه ١٠٨)

جنگ نظامی و فیزیکی، از تکنیک های پیامبر اکرم ﷺ در مقابله با معاندینی بود که پا را فراتر از واکنش های گفتاری نهادند و درصد دبراندازی حکومت اسلامی برآمدند. این تکنیک، اقدامی برای رفع معاندانی در نظر گرفته شد که مانع هدایت مردم بودند. جنگ با جبهه کفر و معاندان، برای از بین بردن زنجیرهای جهل و خرافه پرستی و وسیله ای برای آزادی انسان از دست سردمداران مستکبر و مایه ماندگاری اسلام و مسلمین بود. به عنوان نمونه، می توان به غزوات احد، بدر، احزاب و ... اشاره کرد.



۵\_۳. طيف خاکستری

پیامبر اکرم ﷺ در برابر این طیف از مخاطبان، که دچار ضعف در شناخت و پذیرش بودند، تلاش نمودند تا زمینه هدایت و رستگاری آنها را فراهم کنند و موانع شناختی آنان را برطرف سازند تا با معارف صحیح دینی آشنا شوند؛ لذا با ایجاد سؤال و فراهم نمودن زمینه تفکر برای آنها، استدلال و برهان، مدارا و حتی با موعظه و اندرز، سعی کردند موانعی که منجر به ضعف شناخت و پذیرش شده بود را رفع کنند. علاوه بر این، حضرت تلاش می کردند تا زمینه شناخت جدید برای آنها فراهم شود و آنها با مسائل و تعالیم بیشتری از آموزه های دینی آشنا شوند.

## ۵ ـ ۳ ـ ۱. تبیین آموزه های دینی و روشنگری در مقابل طیف خاکستری

پیامبر گرامی علی سعی می کردند در هر فرصتی و از هر جمعیت و گروهی، در راستای ابلاغ رسالت خویش و روشنگری برای عموم مردم استفاده کنند. بهره گیری از فرصت های طلایی ماه های حرام، که جنگ در آن زمان، حرام و او از تعرض بت پرستان مطمئن بود، یکی از شیوه های تبیین و توضیح تعالیم دین به شمار می رفت. حضرت در آن ایام، با گروه های مختلف ملاقات می کرد و اهداف رسالتش را بیان می فرمود. ایشان برای این کار، حتی منازل و مساکن قبائل را جستجو می کرد و به سراغ آنها می رفت. (محمدی، ۱۳۸۵، ص ۸۱)

پیامبر خدای بعد از فتح مکه، در مسجد الحرام، با سخنرانی آتشین خود، ضمن مردود شمردن اصول موهوم بین اعراب، اصول اسلامی و انسانی را تقویت و تشریح کرده و همه مردم را به رعایت آنها دعوت نمودند. (سبحانی، ۱۳۸۵، ص۳۴۲ \_ ۳۴۳)

#### ۵\_۳\_۲. موعظه حسنه

نقل شده است حکیم بن حزام، از رسول خدا ﷺ تقاضای کمک مالی کرد. پیامبر به او کمک کرد. بار دوم و سوم نیز تقاضا نمود و پیامبر او را اعانت فرمود. دراین حال، حضرت زمینه روحی آن شخص را برای پذیرش راهنمایی مساعد دید. از این رو فرمود: «ای حکیم! مال و ثروت، مطلوب و شیرین است. هرکس، مال و ثروتی به دست آورد و جوانمردی پیشه سازد، برکت مال او زیاد می گردد. هرکس بخل ورزد، خیر و برکتی نخواهد داشت». (الصفار، ۱۳۸۳، ص۱۷۳) جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، یهار و تابستان ۱۴۶۲

# ۵\_۳\_۳. استدلال و برهان

یکی از شیوه هایی که پیامبر اکرم ﷺ برای دعوت مردم و مخالفانی که در طیف خاکستری قرار داشتند، بحث و استدلال با آنها بوده است. قرآن کریم، سرشار از آیاتی است که بیان کننده استدلال های پیامبرﷺ برای اثبات حقانیّت خود و ابطال ادّعاهای مخالفان است. به عنوان نمونه، قرآن برای باطل ساختن شبهه تعدد خدایان می فرماید: (مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ کُلُ الَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعَهُ مِنْ الَهُ إِذَا لَذَهَبَ کُلُ الَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْض سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا مِنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعْلَى مَعْلَى مَعْنَ اللَّهُ عَمَا مَنْ وَلَدٍ وَمَا کَانَ مَعْتَ مِنْ إِلَه إِذَا لَذَهَبَ مَا يَعْنَ اللَّهُ عِمَا يَصِغُونَ »: «خدا هرگز فرزندی برای خود انتخاب نکرده است و معبود دیگری با او نیست که بعضی دیگر برتری می جستند و جهان هستی به تباهی کشیده می شد. منزه است خدا از آنچه آنان توصیف می کنند.» (مؤمنون: ۹۱)

پیامبر اکرم ﷺ خطاب به بت پرستان فرمودند: چرا بت می پرستید؟ آنها گفتند: ما با بت ها به خداوند تقرب می جوییم. حضرت فرمودند: مگر بت ها شنونده هستند...؟ مگر آنها را به دست خود نتراشیده اید؟ بنابراین سازنده آنها، شما هستید. سزاوار است آنها شما را بپرستند نه شما آنها را. (طبرسی، ۱۴۰۳، ص۲۴)

#### ۳\_۳\_۴. تبشير و انذار

از مهم ترین بشارت های پیامبر ﷺ خطاب به مردم برای پذیرش اسلام، شعار بزرگ «قولوا لااله الاالله تفلحوا» است که سرلوحه دعوت و تبلیغ پیامبر اکرم ﷺ بود. مژده به نعیم اخروی و بشارت به سعادت دنیوی، در دعوت پیامبر ﷺ زیاد به چشم می خورد (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۸۱، ص۳۰). همچنین هنگام اعزام معاذ بن جبل در زمان عزیمتش به یمن برای تبلیغ دین می فرماید: «یا معاذ! یسّر و لا تعسر و بشّر و لا تنفر؛ ای معاذ! آسان بگیر و سخت گیری مکن، مژده بده و مردم را بیزار مکن». (ابن حجر عسقلانی، ۱۴۱۵، ج۸، ص۲۵۲)

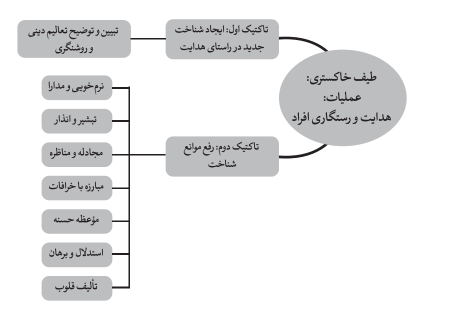
#### ۵\_۳\_۵. مبارزه با خرافات

در گزارش های تاریخی آمده است که پیامبر اکرمﷺ، فرزندی به نام ابراهیم از همسرش

بررسى مخاطباني نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالله جوادى آملى

ماریه قبطیه داشتند که در هجده ماهگی از دنیا می رود. حضرت از مرگ فرزند متأثر می شوند. در همین زمان، خورشیدگرفتگی اتفاق می افتد. مردم، علت این واقعه را مرگ فرزند پیامبر می دانند، اما رسول خدای چون نمی خواهد از نقاط ضعف مردم برای هدایت آنها استفاده کند، خطاب به آنها می فرماید: خورشید و ماه، دو نشانه از نشانه های خداوند هستند و آنها برای مرگ و زندگی کسی نمی گیرند. (مقریزی، بیتا ج۵، ص۳۳۹)

حضرت رسول ﷺ زمانی که معاذ بن جبل را به یمن فرستاد فرمود: «ای معاذ! آثار جاهلیت و افکار و عقاید خرافی را از میان مردم نابود کن و سنت های اسلام را که همان دعوت به تفکر و تعقل است زنده کن». (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۲۲، ص۱۰۵)



جستارهای تاریخ اسلام، سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۹۶۸

# نتيجهگيرى

مخاطبانِ عصر نبوی، از جهتِ شناختی، در سه طیف قرار داشتند و راهبرد پیامبر در راستای رویکرد هدایت گری، با هر طیف از آنان متفاوت بود. راهبرد کلی پیامبر اکرم در برابر هر سه طیف، هماهنگی بین بُعد نظر و عمل در خصوص باورهای اسلامی بود. عمده مشکل مخاطبان پیامبر اکرم ﷺ، نداشتن آگاهی یا عدم پذیرش باورهای اسلامی بود که در قالب گزاره های شناختی به آنان ارائه می شد. اقدامات پیامبر اکرم ﷺ در راستای رفع موانع شناختی نسبت به سه طیف قرار داشت؛ به این معنا که پیامبر اکرم ﷺ با مخاطب شناسی و آسیب شناسی دقیق تلاش داشت تا موانع شناخت را در دو بُعد نظر و عمل برطرف کند. بنابراین تلاش کرد تا هم شناخت جدید ایجاد کند و هم موانع شناختی را بین مخاطبان از بین ببرد تا بشر، مسیر سعادت خود را پیموده و در مدار قرب الهی قرار گیرد.

آنچه به عنوان دستاورد می توان به آن اشاره کرد اینکه، مخاطب شناسی در انجام کارهای تبلیغی، فرهنگی و شناختی، حائز اهمیت بسیار است. برای ارتقاء جامعه اسلامی و نهادینه کردن معارف اسلامی در سطح جامعه، در گام اول باید مخاطب را شناخت، مشکل ناباوری و ناهماهنگی در قوه شناخت را تشخیص داد و با توجه به آسیب شناسی صورت پذیرفته به دنبال راه حل رفع مشکل بود.

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالئه جوادى آملى

## فهرست منابع

\* قرآن کریم، ۱۳۹۹ ش، ترجمه: حسین انصاریان، قم: هادی

ابن اثیر، علی بن محمد، ۱۳۸۵ق، الکامل فی التاریخ، بیروت: دار الصادر.

٢. ابن اثير، على بن محمد، ١٤٠٩ ق، اسد الغابه في معرفه الصحابه، بيروت: دار احياء التراث.

۳. ابن حجر عسقلاني، احمد بن على، ١٤١٥ق، الإصابة في تمييز الصحابة، بيروت: دار الكتب الأعلميه.

ابن سعد، محمد، ۱۴۱۸ق، طبقات الكبرى، بيروت: دار الكتب الأعلميه.

ابن طاووس، على بن موسى، ١٤٠٠ ق، الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف، قم: خيام.

ابن كثير، عمادالدين اسماعيل، ١۴١٧ق، البدايه و النهايه، بيروت: دار الفكر.

ابن هشام، محمد، ۱۴۱۰ق، سیره ابن هشام، قم: دفتر مطالعات تاریخ و معارف.

جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۷۸ ش، زن در آینه جلال و جمال الهی، قم: اسراء.

۹. جوانی، محمد، ۱۴۰۱ش، علوم شناختی در جنگ شناختی، تهران: نو اندیشان.

۱۰. سبحانی، جعفر، ۱۳۸۵ش، فروغ ابدیت، قم: بوستان کتاب.

١١. سيد الرضى، محمد بن حسين، ١٣٨٢ ش، نهج البلاغه، ترجمه: محمد دشتى، قم: انتشارات قدس.

۱۲. شهیدی، جعفر، ۱۳۹۶ش، تحلیلی از تاریخ اسلام، تهران: انتشارات علمی \_ فرهنگی.

۱۳. الصفار، شیخ سالم، ۱۳۸۳ ش، سیره پیامبرﷺ در رهبری و انسان سازی، تهران: چاپ و نشر بین الملل.

۱۴. طبرسی، فضل بن حسن، ۱۳۹۰ق، إعلام الوری بأعلام الهدی، تهران: بینا.

١٥. طبرسي، فضل بن حسن، ١۴١٢ق، مجمع البيان، بيروت: دار المعرفه.

١۶. طبرسي، احمد بن على، ١٤٠٣ ق، الإحتجاج على أهل اللجاج، مشهد: بي نا.

١٧. طبرسي، حسن بن فضل، ١٣٧٠ ش، مكارم الأخلاق، قم: شريف رضي.

١٨. طوسي، محمد بن الحسن، ١۴١۴ق، الأمالي، قم: بينا.

۱۹. عراقی، عبـدالله؛ بیگدلی، محمـد و رجبی، اصغـر، ۱۴۰۱ ش، «واکاوی اهـداف جنـگ شـناختی دشـمن و راهکارهای تابآوری مقابله با آن با تأکید بر آموزههای قرآن»، فصلنامه علمی مطالعات دفاع مقدّس، ش۴، ص۱۴۱ \_ ۱۶۰.

۲۰. قرائتی، محسن، ۱۳۷۸ ش، تفسیر نور، تهران: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن.

٢١. قمي، عباس، ١۴١۴ق، سفينة البحار، قم: اسوه.

۲۲. كليني، محمد بن يعقوب، ۱۴۰۷ق، الكافي، تهران: الاسلاميه.

۲۳. مجلسی، محمدباقر، ۱۴۰۳ق، بحار الأنوار، بیروت، بی نا.

۲۴. محمدی ری شهری، محمد، ۱۳۹۳ ش، حکمت نامه پیامبر، قم: دار الحدیث.

۲۵. محمدی، هاشم، ۱۳۸۵ ش، «شیوههای تبلیغی پیامبرﷺ »، فصلنامه دین و سیاست، ش۹، ص۶۵\_۹۴.

۲۶. مطهری، مرتضی، ۱۳۸۳ ش، سیری در نهج البلاغه، تهران: صدرا.

۱۵۰

ىتارھاى تاريخ اسلام، سال سوم، شمارہ پنجم،

- ۲۷. مقريزى، تقى الدين، بى تا، امتاع الاسماع بما للنبى من احوال و الاموال و الحفده و المتاع، بيروت: دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون.
  - ۲۸. منسوب به امام عسکری 💥 ، ۱۴۱۴ق، تفسیر، قم: مدرسه امام مهدی ﷺ.
    - ۲۹. واقدی، محمد بن عمر، ۱۴۰۹ق، المغازی، بیروت: بینا.

بررسى مخاطبان نبوى باتأكيد بر نظريه آيتالئه جوادى آملى