# واکاوی نقش فرهنگی بانوان راوی شیعه در عصر امامین عسکریین این

نجمه صالحي

## چکیده

نظربه نزدیکی روزگار امامین عسکریین ایک به عصر غیبت و افزایش محدوده جغرافیایی جهان اسلام و نیز سخت بودن دسترسی مستقیم و بی واسطه به امام معصوم ایک توجه ویژه به بانوان راوی آن عصر، به عنوان یاران ناپیدا و واسطه های میان امام و شیعیان، که خطر کمتری آنان را تهدید می کرد، ضرورت دارد. این نوشتار با رویکردی توصیفی - تحلیلی و تکیه بر داده های اسنادی برگرفته از گزاره های تاریخی و کتب رجالی، به دنبال پاسخ به این پرسش است که بانوان راوی، در مواجهه با چالش مهم فرهنگی دوره امامت امامین عسکریین ایک چه نقشی داشته اند؟ یافته های تحقیق نشان می دهد که به دلیل تنگناهای ارتباطی امام با شیعیان و ایجاد محدودیت برای یاران و وکلای مرد، نقش فرهنگی زنان راوی حدیث در آن دوره، پررنگ تراست. حضور در عرصه فرهنگی، پاسخگویی به سوالات، تعلیم و تربیت جویندگان علم و تبیین جایگاه امام و فرهنگ مهدویت، گویای این مدعاست که این گروه از بانوان محدثه، نقش اثرگذاری در جامعه شیعی داشته اند.

واژگان كليدى: امامين عسكريين اليكا، امام عصر رَجِ الشيكا، زنان راوى حديث، مهدويت، غيبت صغرى.

۱. سطح سه جامعه الزهرا ﷺ و دانشجوي دكتري تاريخ اسلام، دانشگاه باقرالعلوم ﷺ، قم، ايران؛ ma.salehi1981@gmail.com

#### مقدمه

اهمیت بهرهگیری صحیح و مبتنی بر آموزه های دین اسلام از ظرفیت زنان در جامعه، موجب سوق یافتن پژوهشگران به سمت واکاوی چالشها، تهدیدها و فرصتهای پیش روی زنان، به عنوان نیمی از جمعیت جوامع شده است. مشارکت و حضور زنان همراه با مردان در تمامی عرصه ها، حاکی از تساوی ارزش انسانی همه آحاد جامعه است که با همکاری یکدیگر، درصدد تحول و ایجاد تغییرات مثبت هستند که در آینده جامعه بشری تاثیرگذار است.

در طول تاریخ، بانوان تأثیرگذار زیادی بوده اند که با درکنارهمگذاشتن گزارشهای تاریخی، می توان به بخشی از نقشهای مغفول آنان پی برد. زنان هم عصر امام هادی ای و امام حسن عسکری ای به ویژه بستگان و کنیزان ایشان، به عنوان نزدیک ترین اشخاص به آن بزرگواران، از جمله این بانوان هستند که نقش ایشان در برخورد با مسائل فرهنگی، کمتر به عنوان موضوع پژوهش قرار گرفته است.

پیش از این پژوهش، پایان نامه «نقش زنان شیعه در ترویج و دفاع از باورهای شیعی از دوره امام صادق پی تا پایان دوره غیبت صغری» نوشته سعیده رحیمی، به واکاوی نقش تربیتی، تبلیغی و سیاسی بانوان در این بازه زمانی دویست ساله پرداخته است. در این پایان نامه، زنان راوی شیعه دوره امامین عسکریین پی به طور خاص مد نظر نبوده و تنها در خلال مباحث، به نام برخی از بانوان راوی، اشاره کوتاهی شده است. در مقاله «تحلیل و بررسی نقش اجتماعی زنان شیعی و پیامدهای آن در سده نخستین عصر غیبت» به قلم مریم سعیدیان جزی، انتشاریافته در نشریه زن و جامعه در سال ۱۳۹۶، به نام برخی از بانوان راوی اشاره و فعالیت و سیاست های آنان در رویارویی با مسائل آن عصر تا حدودی بیان شده است. در مقاله «بازشناخت نقشهای سیاسی – اجتماعی بانو حُدَیث، همسر امام هادی پی از بانوان راوی ذکر شده است. به طور کلی، تاریخ اسلام در سال ۱۳۹۶ نیز تنها نام و فعالیت یکی از بانوان راوی ذکر شده است. به طور کلی، آثار پیشین، شناختی جامع از نقش زنان راوی در تحولات فرهنگی عصر امامین عسکریین پی ارائه نداده است. همچنین پیشینه مستقل و قابل توجه پژوهشی مربوط به این دوران یافت نشد و این مسئله، تدوین پژوهش در این زمینه را ضروری می کند.

در مقاله حاضر، با شناخت و تحلیل نقش زنان روایتگر عصرامامین عسکریین بین ، میزان تأثیر و نفوذ این بانوان در تاریخ شیعه آشکار میگردد و در سایه شناخت آنان، ابهامات موجود در برخی گزاره های تاریخی از بین می رود. در این نوشتار، به سؤالات پیش رو پاسخ خواهیم داد: جایگاه فرهنگی زنان شیعه در عصرامامین عسکریین بین چگونه بوده است؟ نقش فرهنگی زنان شیعه در چه قالبهایی ترسیم می شود؟

در راستای پاسخ به سؤالات فوق، این نوشتار در سه بخش «مفهوم شناسی»، «جایگاه بانوان راوی شیعه در عصر امامین عسکریین ایگا در مقابله با بحران فرهنگی»، «نقش فرهنگی بانوان راوی، شامل ابعاد تعلیمی، تربیتی و تبیینی» بانوان راوی شیعه این عصر تنظیم شده است.

#### ۱. مفهومشناسی

## ۱٫۱. بانوان راوی

روایت، به معنی نقل کردن خبریا حدیث یا سخن از کسی (عمید، ۱۳۷۹، ص ۴۶۴) است. راوی، در لغت به معنای روایت کننده، واژه ای عربی و مشتق از «روی» و مصدر روایت است. روایه برای مبالغه است و دلالت بر کثرت دارد (ابن درید، ۱۹۸۸، ج۲، ص ۸۰۹). راوی کسی است که فقط روایت می کند (فراهیدی، ۱۴۰۹، ج۸، ص ۱۴۰۹). بانوان راوی یا محدث، افرادی بودند که خبریا حدیث را که شنیده بودند، بازگومی کردند.

## ۱٫۲. نقش فرهنگی

فرهنگ در لغت به معنای دانش، علم، معرفت و یا مجموعه ای از آداب و رسوم گفته می شود (معین، ۱۳۷۹، ذیل واژه فرهنگ). فرهنگ در اصطلاح، به معنای مجموعه بینشها، دانشها، گرایشها و تمایلات، قواعد، کنشها، رفتارها و ارزشهایی است که در یک جامعه وجود دارد (کافی، ۱۳۹۲، ص۱۷)؛ لذا فرهنگ به عنوان شکل دادن به ذهن و رفتار عمومی جامعه است و حرکت جامعه، براساس فرهنگ آن جامعه می باشد. اندیشیدن و تصمیم گیری جامعه، براساس فرهنگی است که بر ذهن آنها حاکم است (بیانات مقام معظم رهبری در دیدار اعضای شورای

عالی انقلاب فرهنگی؛ ۱۳۷۷/۱۰/۱۵). جامعه مورد نظراین نوشتار، جامعه ای دینی است که فرهنگ الهی خاصی بر آن حاکم است. در این جامعه، معنویت، کمال مطلوب و نهایت زندگی انسان به شمار می رود و این تعالی، در پرتو به کارگیری مناسب از همه موهبتهای جسمی و روحی برای انسان حاصل می شود. در این تفکر، بشر رو به سوی خدا دارد که کمال مطلق است و فرهنگ، مجموعه ای از آداب، عادات، بینشها و باورهای دینی است. عبارت «فرهنگی» به واژهای گفته می شود که منسوب به فرهنگ بوده لذا به نظر می رسد نقش فرهنگی، فعّالیت و تأثیرگذاری افراد در راستای فرهنگ است.

## ۲. جایگاه بانوان راوی شیعه عصرامامین عسکریین ایک در مقابله با بحران فرهنگی

انسان پیوسته با چالشها و بحرانهای گوناگون درونی و بیرونی مواجه است که مهمترین آنها، عدم معرفت دینی و بدتر از آن، بحران فرهنگی و تربیت دینی است. سیره پیامبر هم و اهل بیت بیش، منبعی غنی برای استخراج آموزه های دینی به ویژه شناخت معارف اسلامی است که با مطالعه آن می توان نکات تربیتی ارزشمندی را دریافت کرد و در اختیار مربیان قرار داد. در دوره پیش از غیبت، امام هادی بیش و امام حسن عسکری بیش با تبیین انحرافات و بازتعریف آموزه ها و تعالیم اسلامی، تلاش داشتند افکار عامه را از آلودگی به انحرافات عقیدتی باز دارند.

دراین میان، بانوان راوی شیعه برای دورساختن فضای ذهنی عباسیان از آن دو امام بزرگوار و اجتناب از آزار آنها، راهبرد فرهنگی حساب شده ای ترسیم کردند. از جمله نقشهای ویژه این دسته از بانوان، حفظ بنیان فکری و فرهنگی تشیع در مقابل سیاستهای حکومت عباسی و گرایشهای عقیدتی و چالشهای فرهنگی آن زمان است؛ روزگاری که جامعه شیعی، چه از نظر جانی و مالی و چه از نظر فرهنگی، سخت مورد تهدید بود. بانوان روایتگر، همراه با ائمه پیس و همگام با اصحاب ایشان، پس از درسآموزی و آگاهی از معارف دین و جایگاه امام، زمینهساز هدایت سایر شیعیان شده و معارف حقیقی دین و منزلت امام هی را برای افراد جویای حقیقت آشکار و تبیین می کردند.

به نظرمی رسد این بانوان از محضرامام، کسب فیض می نمودند، ضمن ارتقای سطح فکری و عقیدتی خود، تأثیر مثبتی براصلاح افکار عمومی و هدایت مردم به اصل اصیل امامت داشتند. در زمان حیات رسول خدا عللی شرکت بانوان در محافل علمی و اجتماعی، امری رایج بود؛ اما پس از رحلت پیامبر هله ، با وجود تاکیدات ایشان بر حضور و نقش آفرینی زنان در اجتماع، رویکرد خلفا تغییریافت و حضور زنان محدود شد. از سوی دیگر، کتابت و نشر احادیث نبوی ممنوع گردید. البته دراین میان، حضور فعال برخی زنان راوی اهل تسنن در زمان خلفا، برای پیشبرد اهداف سیاسی آنان و در راستای جعل احادیث نبوی به نفع حکومت خلفا بوده است. بااین حال، بانوانی نیز بودند که از راویان احادیث معصومین هی استماع حدیث کرده و آن را نقل می کردند. در برخی از سلسله سندها، نام شماری از این زنان ثبت شده است. به طور مثال، بنا بر نقل شهید مطهری، در ضریح حضرت معصومه هی روایتی انتخاب شده است که مثال، بنا بر نقل شهید مطهری، در ضریح حضرت معصومه هی روایتی انتخاب شده است که مهمه راویان آن، زن هستند تا به پیغمبراکرم هی می رسد. (مطهری، ۱۳۷۲، ج۱۷، ص۴۰۶)

با تأمل در میان اسامی زنان راوی معصومین ایگان نام هایی ملاحظه شد که لزوماً بانوان شیعه نبودند؛ همچنین در انتخاب زنان راوی شیعه در منابع حدیثی شیعی، تنها نقل روایت از معصوم، معیار نیست و با توجه به سلسله سند در احادیث به جامانده، نام برخی از زنان در میان راویان به چشم می خورد. برخی راویان در اسناد احادیث وجود دارند که در کتب فهرست و رجال، نامی از آنها برده نمی شود؛ به این بیان که برای آنها به صورت جداگانه، عنوان وجود ندارد و در ذیل ترجمه سایر راویان یاد می شوند. پژوهش در منابع رجالی، این نکته را قوی ترمی کند که معمولاً صاحبان اثریا راویان مستقیم از معصوم که، در شمار راویان ثبت شده اند و برای راویان شفاهی و غیرصاحب اثر، مدخلی در آن منابع وجود ندارد؛ لذا تعداد راویانی هستند که با وجود نقل روایت شفاهی و خیر صاحب اثر، مدخلی در آن منابع وجود ندارد؛ لذا تعداد راویانی هستند که با وجود نقل روایت شفاهی در منابع رجالی، ذکری از آنان به میان نیامده است.

بررسی جایگاه بانوان راوی و فرهیخته، افزون بر روشن ساختن اوضاع سیاسی- فرهنگی آن روزگار، نقش این الگوهای نمونه در مبارزه با ظلم و جبهه باطل و گام نهادن در مسیر جبهه حق را

۱. در نرمافزار سیره معصومان ﷺ.

هویدا می سازد و راه های عملی دفاع از ولی خدا و دین الهی را به تصویر می کشد. این مخدّرات برای جبران عدم حضور مستقیم امام در میان شیعیان و دورساختن فضای ذهنی حاکمان از آزاررسانی به امام، راهبرد فرهنگی حساب شده ای ترسیم کردند. آنان با دو راهکار مهم فرهنگی، در امر تثبیت باور شیعیان، نقش مهمی ایفا کرده و میراث حدیثی شیعه را که مهم ترین منبع معارف دینی بعد از قرآن محسوب می شد، به نسلهای بعد انتقال دادند.

براین اساس، نقش فرهنگی این گروه بانوان، در سه نقش تعلیمی، تربیتی و تبیینی، بازبینی می شود:

#### ۲٫۱. نقش تعلیمی

با ظهور اسلام و بنیانگذاری فرهنگ اسلامی توسط نبی خاتم هی و تأکید ایشان برآموزش و آموختن علم توسط زنان و مردان متحولی در جامعه اسلامی پدید آمد. در حقیقت، اسلام به زنان، عزت و رفعت داد. در دوره مدنیت عرب (اسلام)، ترقی و اهمیت مقام زن از اینجا معلوم می شود که در میان مسلمانان، زنان تحصیل کرده و خانم هایی وجود داشتند که در علوم و ادبیات، استاد بودند (لوبون، ۱۳۸۰، ص۵۰۰). زنان در سده نخست، در فراگیری حدیث و نقل آن برای دیگران، توانا و دقیق بودند. نام و شرح حال بیش از ۱۵۰۰ تن از زنان محدّث سده نخست، در تاریخ ثبت شده است. (شبلی، ۱۳۸۱، ص۲۶۶)

حضرات معصومین ایش معمولا کلاسهای تدریسشان را در مسجد و یا در منزل برگزار می کردند و بانوان عالمه و برجسته آن زمان نیز، با تأسی از شیوه تعلیم ائمه ایش غالباً در خانه به آموزش می پرداختند. این شیوه، از صدر اسلام مرسوم بود و حضرت فاطمه ایش و حضرت زینب این نیز به آموزش مسلمانان و به ویژه بانوان می پرداختند. همچنین در مدت زمانی که امام علی ایش در کوفه حضور داشت، حضرت زینب ایش به تعلیم و ارشاد بانوان کوفه مشغول

۱. رسول خداﷺ فرمود: علم را بجویید حتی در چین. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۱، ص۱۷۷ و حرعاملی، ۱۴۱۴، ج۱، ص۲۸۶)

۲. رسول خدا ﷺ فرمود: کسب دانش بر هر مسلمانی واجب است (کلینی، ۱۳۶۹، ج۱، ص۳۰). همچنین میفرماید: طلب علم بر هر مرد و زن مسلمان واجب است. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۶۷، ص۶۸)

بود. ایشان برای زنان کوفه، مجلس درس تشکیل میداد و به تفسیر قرآن میپرداخت. (جزائری، ۱۴۱۸، ص۶۹ و قزوینی، ۱۳۷۵، ص۳۸)

امامان بی آموزش، تمایزی بین مردان و زنان قائل نبودند و اگرامکان داشت که بانوان، علم بیاموزند و تحت تعلیم قرار گیرند، دریغ نمی کردند. کلاسهای تدریس امام صادق بی و تربیت ۳۷ بانوی دانشمند و محدث، مؤید این مطلب است. (غروی نایینی، ۱۳۷۵، ص۵۲ و ۲۹۳) بانوان راوی شیعه نیز شیوه آموزشی معصومان بی را ادامه دادند و برای آموزش شیعیان، تلاشی چشمگیر داشتند که بخشی از آن، در گزارشهای تاریخی ثبت شده است. به عنوان نمونه، حکیمه خاتون، خواهر امام هادی بی (امین، ۱۴۲۱، ج۶، ص۲۱۷) در جلسات پرسش و پاسخ، حتی به سؤال مردان نیز جواب می داد و بانو حُدَیث، مادر امام حسن عسکری بی با معرفی حضرت ولی عصر بی به عنوان امام به حق، تلاش می کرد. برقی، شیخ طوسی و با معرفی حضرت ولی عصر ولی عصر به عنوان امام به حق، تلاش می کرد. برقی، شیخ طوسی و

## الف) انواع آموزش

معمولاً آموزش توسط بانوان راوی شیعه به دو طریق بود:

طبرسی، این بانورا از راویات حدیث برشمرده اند. (قهپائی، ۱۳۶۴، ج۷، ص۱۷۳)

یک- آموزش خصوصی:

مانند پرسش احمدبن ابراهیم از حکیمه خاتون. (صدوق، ۱۴۰۵، ص۵۰۷؛ طوسی، ۱۴۱۱، ص۳۳۰ و قمی، ۱۳۷۹، ص۲۵۰)

دو- آموزش عمومی:

پرسش و پاسخ عمومي، شبيه پرسش و پاسخ علويّه ها. (طبري، ١٤١٣، ص٩٩٩)

## ب) طبقه بندی دانشجوها

فراگیران علم و دانشجوهای بانوان راوی شیعه نیزمعمولاً دو گروه بودند:

یک- دوره مقدماتی آموزش:

عدهای که تازه مسلمان بودند و نیاز به تعلیم ویژه داشتند. این بانوان برجسته، برای تعلیم کنیزان نیزاقداماتی انجام دادند. گزارشی از حکیمه خاتون برای تعلیم حضرت نرجس خاتون (مادر امام زمان ﷺ) آمده است که پس از خریداری ایشان به عنوان کنیز،

در ابتدا تعالیم ناب اسلام توسط حکیمه خاتون انجام گرفت. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۵۱ مرا۱۲) شیخ صدوق از احمدبن ابراهیم نقل میکند که او در سال ۲۶۲ق به محضر حکیمه خاتون رسیده و بانو از پشت پرده درباره دینش با او صحبت و امامش را معرفی کرده است. در این گفتگو، شیخ صدوق از حکیمه خاتون درباره مکان امام عصر واست می میرسد. بانو می فرماید: او در پشت پرده غیبت قرار دارد و مستور است و دسترسی به وی ممکن نیست. سؤال میکند: پس شیعه به کجا پناه برد؟ می فرماید: به مادر امام حسن عسکری اید. می پرسد: آیا به کسی که زن است، اقتدا کرده و او را در این خصوص مقدم کنم؟ می فرماید: این کار دقیقاً مانند وصیت کردن امام حسین به خواهرش زینب به بود که وی اوامر و مطالب علی بن الحسین به را انجام می داد و این کار باعث پوشیده شدن راز امامت آن بزرگوار شد. (صدوق، ۱۲۵۱، ص۲۵۰، می ۱۵۰۷، ص۲۵۰)

همچنین در گزارشی تاریخی آمده است که شماری از بانوان علوی به همراه محمدبن قاسم علوی، از حکیمه خاتون درباره ولادت امام آخر و کسی کسب تکلیف کردند. محمدبن قاسم نقل میکند: من همراه عده ای از بانوان علوی، بر حکیمه، دختر محمدبن علی بن موسی ایش وارد شدیم. ایشان گفت: آمدهاید تا از چگونگی ولادت ولی خدا بپرسید؟ گفتیم: به خدا سوگند آری! (طبری، ۱۴۱۳، ص ۴۹۹)

از گزارشهای فوق چند نکته به نظر می رسد:

- ۱. مرجعیت بانوو پاسخ به سؤالات مختلف شیعیان و معرفی امام غایب و ازبین بردن سرگشتگی و ازبین بردن سرگشتگی آنان در دوره غیبت از طریق راویان زن.
- ۲. حضور اجتماعی زنان با حفظ حد و مرز شرعی در پاسخ به مراجعان؛ آنجا که میگوید
  حکیمه خاتون از پشت پرده پاسخ گفت.
- ۳. اینکه بانو از پس پرده سخن گفته است، نشان میدهد گرچه رهبر در پسِ پرده است، ارتباط با وی قطع نخواهد شد.
- ۴. این بانوان برجسته، به زمان و شرایط موجود آگاه بودند و با شجاعتی بی نظیر و همکاری با یکدیگر، گره های مختلف فکری و عقیدتی را می گشودند.

- ۵. استفاده از تعبیر «ولی خدا» در کلام حکیمه خاتون، دال برآگاهی داشتن از جانشین واقعی پیشوای یازدهم ﷺ است.
- ۶. معرفی بانو حُدَیث به عنوان پناهگاه شیعه و پاسخگویی به سؤالات و شبهات شیعه توسط وی و حکیمه خاتون در روزگار بحران تاریخ تشیع، حاکی از مقام و موقعیت بالای این بانوان و جایگاهشان به عنوان واسطه بین امام معصوم و شیعیان است و رشد علمی و معنوی این بانوان را نشان می دهد.
- ۷. با وجود غیبت امام اید ، حلقه اتصال حضرت با شیعیان قطع نشد و بانو با ارتباط مستقیم با امام عصر اید و بهره بردن از استراتژی تقیّه، شیعه را از تنگناهایی نظیر تفرقه و انحرافات فکری پیش رو به سلامت عبور داد.

دو- دوره تكميل آموزشها:

عدهای که پیشینه کسب علم در محضرائمه ایک قبلی را داشتند و در جامعه، فعّالیت علمی نموده و فقط برای مسائل جدید و پرسش و پاسخ مراجعه می کردند مانند: مراجعه علویّه ها. (طبری، ۱۴۱۳، ص ۴۹۹)

#### ۲,۲. نقش تربیتی:

پس از فرایند تعلیم و آموزش، تربیت لازم است. تربیت، پرورش و از قوه به فعل رسانیدن استعدادها و توانمندیهای بالقوه انسان است (ابراهیمزاده، ۱۳۸۵، ص۲۸ و افروز، ۱۳۷۱، ص۸) و محصول مراقبتی است که از نشو و نمای انسان در جریان رشد وی یعنی سیر به سوی کمال به عمل می آید (شکوهی، ۱۳۶۴، ص۶). در تربیت، مربی، موانع درونی متربی را برطرف و او را برای شکوفایی و رشد و بالندگی و رسیدن به حقیقت، مهیا می سازد. در واقع مربی در تربیت، از متربی، مطالب آموزش داده شده را بیرون می کشد؛ به خلاف تعلیم که وظیفه معلم، آموزش و بیان نکاتی برای آموزش است. اگر تربیت، فطرت گرا باشد، نتیجه آن موجب آماده شدن انسان برای رویارویی با چالش ها می شود.

به مدد تربیت و کشف و شکوفایی استعدادهای فردی، میراث فرهنگی به نسل بعدی،

منتقل و امکانات بایسته در راستای غنای فرهنگی مهیا می شود و افراد آگاه، متخصص و مسئول، که خود و دیگران را محترم بشمارند، تربیت، فرهنگ علمی و دینی و ارزشهای فرهنگی را به جامعه منتقل می کنند.

از جمله ابعاد مهم عملکرد فرهنگی بانوان، حضور فعّال در عرصه های تربیت دینی و افزایش دانایی است که تشویق آموزه های اسلامی و سبک زندگی معصومان المی نقش مهمی در تأمین این نیاز و بهرهمندی از آن در اصلاح فرد و جامعه و پرورش انسان های آگاه و متعهد دارد.

سختی ها و شدائد، نقشی اساسی در تربیت انسان دارند؛ روح انسان با استقامت در برابر این مشکلات، صیقل می یابد و بوی خوش کمالات و حقیقت و جودی انسان نیز در سایه همین سختیها تراوش می کند (دلشاد تهرانی، ۱۳۸۵، ص۱۱۹). سختی روزگار ابناء الرضا پیش موجب ساخته و آماده شدن روح شیعیان برای و رود به عرصه ای سخت تریعنی عصر غیبت گردید. در محضر ابناء الرضا پیش بانوانی شایسته، به سان مادران و همسران ائمه پیش و خادمین بیت ایشان رشد یافتند که در راستای تربیت شیعیان کوشیدند.

مادر و همسر امام هادی هی از جمله بانوانی بودند که در انجام وظیفه مادری و تربیت فرزندان خود، اهتمام بسیاری داشتند. پیشوای یازدهم هی بر این امر تأکید کرده و خطاب به یکی از بزرگان سامرا، که او را در دوران کودکی ملاقات کرده بود، فرمود: «ای بهلول! همانا من در کنار مادرم بودم؛ او را دیدم که می خواست برای پختن غذا، چند قطعه هیزم ضخیم را زیراجاق روشن کند، ولی آنها روشن نمی شدند تا آنکه مادرم مقداری هیزم باریک و کوچک را روشن کرد و سپس آن هیزم های بزرگ و ضخیم به وسیله آنها روشن گردید» (شوشتری، ۱۴۰۹، ج۱۹، ص۲۶۰). آن حضرت از اقدام مادر خود آموخته بود که عامل افروختن آتش دوزخ نباشد، همانگونه که هیزم های سبک، سبب افروختن آتش اجاق می شدند (طبسی، ۱۳۷۴، ص۱۳۲۰). بدین گونه امام هی در سنین کودکی، از رفتار غیر مستقیم مادر، خوف از خدا را آموخت.

دراین میان، باید به نقش اساسی و کلیدی بانو حُدَیث نسبت به تربیت دیگر فرزندان اشاره کرد که همگی از معارف رجال عصر خود بودند؛ البته به غیر از جعفر، که قابلیت بهرهگیری از نور هدایت و تربیت مادر را نداشت. صبر و ایستادگی در مقابل شدائد روزگار، که از مهمترین

مسائل تربیتی است را می توان از برخی گزاره های تاریخی دریافت. عمق ایمان و صبر بانو در هنگام وفات فرزندش، محمد (۲۵۲ق) مشخص میشود؛ زیرا نه تنها جزع و فزع نکرد، بلکه آن را از مقدّرت الهی دانست که خداوند برای امتحان بندگانش به کار گرفته است. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۵۰، ص۳۱۳ و عطاردی، ۱۳۸۸، ص۳۵)

#### ۲٫۳. نقش تبیینی

تبیین به معنی تفسیر، توضیح و پاسخگویی به پرسشهایی نظیر «چرا» و «چگونه» است. تبیین یک پدیده، یافتن پاسخ برای یک مسئله است. این مسئله ممکن است یک مسئله فرهنگی یا یک مسئله جامعه شناختی و... باشد. اصطلاح تبیین، فرایندی است عقلی-پژوهشی (معرفتی) که براساس دلیل و برهان و به شیوه ای منسجم و منطقی، به بررسی جنبه یا جنبه های گوناگون یک مسئله پرداخته و از پیدایش مسئله مجهول یا امر مبهم، به وجود می آید (جمشیدی، ۱۳۶۹، ص۰۷). در این بخش، نقش تبیینی بانوان راوی شیعه در بسط و تفسیر جایگاه امامت و مسئله مهدویت واکاوی می شود.

## ۲,۳,۱. تبيين جايگاه امام

بانوان عصر امامین عسکریین بین در پرتو تعلیمات ائمه بین علاوه بر شناخت امام زمان خویش، در جهت بصیرت افزایی شیعیان تلاش کردند. نمونه هایی از فعالیت های ایشان در راستای شناخت و معرفی امام، رفع شبهه عدم وجود امام و همچنین تبیین جایگاه امامت در گزارش تاریخی آمده است که عبارتند از:

در مورد شناخت شأن و منزلت امام، می توان بانوسمانه را مثال زد. میزان معرفت بانو به گونه ای بود که امام هادی اید در وصف او می فرماید: «مادرم به حق من شناخت دارد و از اهل بهشت است. شیطان سرکش به او نزدیک نشود و نیرنگ هیچ ستمگر متکبری به او نمی رسد. او تحت نظر خداوندی است که خواب به او راه ندارد. محفوظ و مصون از گزند دشمن بوده و هم تراز مادران راستین و شایسته است» (مسعودی، ۱۳۶۲، ص ۴۲۸ وقمی، ۱۳۸۰، ص ۴۲۶). از تمجید و ستودن

پیشوای دهم هی می توان دریافت که این بانو، منزلت و شایستگی فرزند خود به عنوان حجت الهی را به خوبی می داند و به منصب و جایگاه امامت فرزندش، به روشنی آگاه است که خود دال بر معرفت وی نسبت به مباحث معرفتی در حوزه امام شناسی یک بانو است. همچنین تصدیق امام هادی هی در مورد بهشتی بودن او، حکایت از وجود یک ایمان قوی و روح مؤمنانه در این بانو است که می تواند او را از صفات زشت و آلوده به گناه دور بدارد که شیطان هیچگاه به او نزدیک نشود و در بهشت جای گیرد. بی گمان، مادر این انسان های منتخب، خود باید برگزیده باشند. به همین دلیل، در آثار دینی، از تبار امامان معصوم هی با عناوینی همچون «اصلاب شامخه» و «ارحام مطهره» یاد شده است. با عناوینی همچون «اصلاب شامخه» و «ارحام مطهره» یاد شده است. لام، آخرین مرحله سیر تکاملی انسان محسوب می شود و لذا دفاع از این جایگاه، ان است. گاهی ردّ ادعاهای دروغین مدعیان سرسخت نیز نوعی حمایت از است. گاهی ردّ ادعاهای دروغین مدعیان سرسخت نیز نوعی حمایت از دیگر و تاسد امام برحق به شمه و تاسد امام برحق به شمه و تاسد امام برحق به شمه و تاسد و تابه این به تو تاسد و تابه و تابه

ب عباویتی همچون «اصارب سامحه» و «ارحام مطهره» یاد سنده است. امامت در اسلام، آخرین مرحله سیرتکاملی انسان محسوب می شود و لذا دفاع از این جایگاه، وظیفه شیعیان است. گاهی ردّ ادعاهای دروغین مدعیان سرسخت نیز نوعی حمایت از جبهه ولایت و تایید امام برحق به شمار می آید. بنابراین، نقل روایت فاطمه دختر هیشم، از دیگر راویان زن عصرامام عسکری اید در مورد ماجرای ولادت جعفر کذّاب و ردّ ادعای امامت جعفر رصدوق، ۱۴۰۵، ص۳۱۱) را می توان از موارد دفاع از مقام امامت و ولایت و حرکت تبیینی جایگاه امامت برشمرد.

#### ٣,٢:٢. تبيين فرهنگ مهدويت

مقصود از مهدویت، اعتقاد به یک منجی است که در آخرالزمان ظهور می کند و بشریت را نجات می دهد. چون اسلام یک دین جهانی است، مهدویت نیزیک فلسفه بزرگ جهانی است (مطهری، ۱۳۷۲، ص۲۵۹). منجی موعود، در میان شیعیان با نام محمد و لقبهایی نظیر «مهدی آل محمد»، به عنوان دوازدهمین امام معصوم مشخص شده است. «شیعه با خبرمسلم و قطعی خود، منجی رابانام، بانشان، با خصوصیات، باتاریخ تولد، می شناسد». (خامنه ای ۱۳۹۰، ص۲۹۷) اندیشه مهدویت، موضوعی کلامی است که با رویکردهای تبلیغی، تربیتی و نظایر آن می توان به آن پرداخت. دشمنان اهل بیت بین پس از مأیوس شدن از شناسایی و دستگیری امام عصر بین به اختلافات مذهبی مسلمانان دامن زدند و فرقه های جدید و منحرف و

مدعیان دروغین مهدویت را تقویت کردند. دراین میان آنچه ایجاب میکند که در این مسئله دقت بیشتری صورت گیرد، توجه به این امر است که امامان شیعه پی در تبیین مهدویت و آگاهی بخشی صحیح به مردم درباره آن، از هیچ کوششی فروگذار نکرده و از ویژگی های مهدی پی و نشانه های زمان ظهور او به تفصیل سخن گفته اند. از طرفی، با توجه به کنترل مستقیم امامین عسکریین پی مسئولیت اصحاب و بانوان شیعه، بسیار سنگین ترمیشد؛ زیرا که باقی ماندن این اختلاف ها، شکاف های عمیقی بر پیکره اسلام و تشیّع وارد می ساخت.

بنابر سخنان پیشگفته، بانوان نیز در کنار اصحاب امام ﷺ به میدان آمدند. به عنوان نمونه، بانو حُدَیث برای تبیین جایگاه امام غایب و آگاهی شیعیان از ولادت و ویژگیهای ایشان، نقش مهمی ایفا کرد و در خصوص ادعاهای نااهلان، هشدار می داد. (مجلسی، ۱۴۰۳، ج۴۶، ص۱۹-۲۰ و ج۵۱، ص۲۰-۲۰ و ج۵۲، ص۲۰-۲۰

جعفر کذّاب، خود را به عنوان وصیّ و جانشین برادرش می دانست و گروهی از مردم را همراه خود کرده بود. عکس العمل بانو حُدَیث در مقابل مدعیان دروغین امامت از جمله فرزندش، جعفر کذاب، گامی مؤثر در راستای معرفی امام واقعی بود. ورود مادر امام یازدهم ﷺ به سامرّا و ردّ ادعاهای جعفر (صدوق، ۱۴۰۵، ص۱۴۰۹) و پاسخ به سؤالات و راهنمایی هایی که کرد، به تدریج این فضای ابهام آلود و تردید آمیز پس از رحلت امام عسکری ﷺ را به وضعیّت عادی بازگرداند.

حکیمه خاتون نیزبا گزارش ولادت حضرت حجت و تأیید وجود ایشان و همچنین همکاری با بانو حُدَیث و پاسخ به سؤالات شیعیان، گام مهمی در تبیین مهدویت و جایگاه مهدی و شناخت آن حضرت برداشت که در بخش قبلی نیز به نقش ایشان در تعلیم شیعیان به این اقدام اشاره شد.

بانوان راوی شیعه، به سؤالات شیعیان درباره عدم رؤیت امام زمان رسیسی و دوران حیرت پاسخ میدادند و خادمه ها و کنیزان امام، مانند نسیم و ماریه و نیز غزال، کنیز ابوعلی خیزرانی با اعلام ولادت امام آخر رسیسیان به شیعیان، نوید حضور و وجود امام مهدی رسیسیان را میدادند. به این تربیب، فرهنگ مهدویت، این آرمان حقیقی و پویا، تأثیر بسیار مهمی در جهت دهی به مسلمانان و امیدواری آنان به آینده و صبر و تحمل در برابر مشکلات و ناملایمات گذاشت.

### نتيجهگيري

در دوره امامین عسکریین ایک به سبب اختناق شدید خلافت عباسیان، شناسایی و دستگیری برخی از یاران و وکلای امام و کمرنگ شدن فعالیت مردان، نقش بانوان راوی، پدیدارتر گردید. در این نمودار، تعداد زنان راوی در دوران معصومین ایک و تحرّک و پویایی بانوان شیعه در عهد امامت هرامام را نشان می دهد.

بنا برگزارشهای تاریخی و با توجه به اقدامات بانوان روایتگر، حضور فعال این مخدّرات در دوره امامین عسکریین ایک در صحنه های گوناگون فرهنگی، اجتماعی و سیاسی مشهود است. نقش تعلیمی و آموزش و تربیت شیعیان و تبیین تعالیم اسلامی و فرهنگ مهدویت توسط بانوان روایتگر، حاکی از حضور ثمربخش ایشان در جامعه شیعی است. بانو خُدَیث، حکیمه و نرجس خاتون و دیگر بانوان راوی، با بهره بردن از محضر امام این، واسطه انتقال احادیث و رهنمودهای ایشان در میان شیعیان بودند و از شدت تهدید و حیرت عدم حضور معصوم این در بین شیعیان کاستند.

بررسی میزان تأثیرگذاری زنان راوی در هویت بخشی شیعه در دوران حضرات معصومین ایک به ویژه عصر غیبت صغری و پرداختن به رویکرد معصومان ایک به به به یش و امام هادی ایک و امام حسن عسکری ایک به حضور بانوان در جامعه اسلامی، همچنین بررسی شرایط و حضور اجتماعی بانوان مسلمان در دوره معصومین ایک تحقیقی جامع را می طلبد که در مجالی دیگر باید به آن پرداخت.

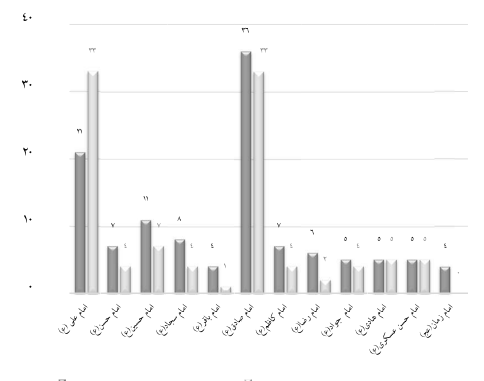
#### پیوست

بررسی تعداد بانوان راوی در دوره امامین عسکریین این نشان می دهد شرایط سیاسی اجتماعی در آن دوره، برای زنان چندان تفاوت نکرده و تعداد بانوان راوی در این دوره از لحاظ کمیت و فراوانی، همچنان کم بوده است. البته این موضوع نیازمند بررسی زیاد در حد یک تحقیق گسترده است؛ اما علت این کاهش نسبت به دوره امام علی این و امام صادق این به چند موضوع از جمله: شرایط سیاسی متفاوت و داشتن آزادی های بیشتر خاندان اهل بیت این

بازمی گردد. از دیگر عوامل آن می توان به ضعف علویان پس از قدرت گیری عباسیان و شکست قیامهای ضد عباسی و شهادت امام رضا ﷺ نیزاشاره کرد.

در ترویج مکتب علوی و اجرای سیاستهای مورد نظر امامان ایش از میان نرفت و این بانوان با فداکاری و جهاد خود، میراث بزرگ حضرات معصومین ایش را به نسلهای بعدی منتقل کردند.

## نمودار تطبیق تعداد زنان راوی به تفکیک منابع رجالی و حدیثی شیعه و سنی در دوره معصومان علیه



#### فهرست منابع

#### الف) كتاب

#### قرآن كريم

- ۱. ابراهیمزاده، عیسی، ۱۳۸۵ش، فلسفه تربیت، تهران: دانشگاه پیام نور.
- ابن درید الازدی، ابوبکربن محمدبن الحسن، ۱۹۸۱م، جمهره اللغه، تحقیق: رمزی منیر بعلبکی، بیروت: دار العلم للملابین.
- ۲. افروز، غلامعلی، ۱۳۷۱ش، *روان شناسی و تربیت (کودکان و نوجوانان)*، تهران: انتشارات انجمن اولیا و مربیان.
  - ۴. جزائري، سيدنعمت الله، ١٤١٨ق، خصائص الزينبيه، قم: نشر الشريف الرضي.
- ۵. جمشیدی، محمدحسین، ۱۳۶۹ش، مبانی و روششناسی تبیین (با تأکید بر اندیشه سیاسی)، تهران: انتشارات دانشگاه امام صادق ﷺ.
- وسائل الشيعه الى تحصيل مسائل الشيعه ، تحقيق : مؤسسه آل البيت ﷺ
  لإحياء التراث ، قم: مؤسسه آل البيت ﷺ لإحياء التراث .
  - ۷. خامنهای، سیدعلی، ۱۳۹۰ش، انسان ۲۵۰ ساله، قم: موسسه صبا.
  - ۸. دلشاد تهرانی، مصطفی، ۱۳۸۵ش، *منظر مهر (مبانی تربیت در نهج البلاغه)*، تهران: انتشارت دریا.
- . شبلی، احمد، ۱۳۸۱ش، تاریخ آموزش در اسلام، مترجم: محمد حسین ساکت، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- ۱. شکوهی،غلامحسین،۱۳۶۴ش، *تعلیم و تربیت و مراحل آن*، مشهد: موسسه چاپ وانتشارات آستان قدس رضوی.
- شوشترى، نورالله بن شريف الدين، ٩٠٠١ق، احقاق الحق و ازهاق الباطل، قم: مكتبه آيه الله المرعشي العامه.
- ۱۲. صدوق، محمدبن على، ۱۴۰۵ق، *کمال الدین و تمام النعمه*، تحقیق: علی اکبر غفاری، قم: دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
  - ۱۲. طبرسی، فضل بن حسن، ۱۳۷۷ش، *اعلام الوری باعلام الهدی*، تهران: کتابفروشی اسلامیه.
    - ۱۴. طبری، محمدبن جریربن رستم، ۱۴۱۳ق، دلائل الامامه، قم: بعثت.
- ۱۵. طبسی حائری، محمدجواد، ۱۳۷۴ش، حیاه الامام العسکری ﷺ (با خورشید سامرا)، ترجمه: عباس جلالی،
  قم: انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی.
- 1۶. طوسى، محمدبن حسن، ١٤١٥ق، *الابواب (رجال الطوسى)*، تحقيق: جواد القيومى الاصفهانى، قم: مؤسسه النشر الاسلامى التابعه لجماعه المدرسين.
- ۱۱. \_\_\_\_\_\_ ۱۱۱ق، الغيبه للحجه، تحقيق: عبادالله تهراني و على احمد ناصح، قم: دار المعارف الاسلاميه.

  - ۱۹. عطاردی قوچانی، عزیزالله، ۱۳۸۸ش، *اخبار و آثار حضرت رضا ﷺ*، تهران: عطارد مرکز فرهنگی خراسان.
    - ۲۰. عمید، حسن، ۱۳۷۹ش، فرهنگ عمید، تهران: موسسه انتشارات امیرکبیر.

- ۲۱. غروی نایینی، نهله، ۱۳۷۵ش، *محدثات شیعه*، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.
- ۲۲. فراهیدی، خلیل بن احمد، ۱۴۰۹ق، العین، محقق مخزومی، مهدی، سامرایی، ابراهیم، قم: موسسه دارالهجره.
- ۲۳. قزوینی، محمدکاظم، ۱۳۷۵ش، زندگانی حضرت زینب ﷺ از ولادت تا شهادت، ترجمه: محمد اسکندری، تهران: نشر مهریاس شمیم.
  - ۲۴. قمی، شیخ عباس، ۱۳۸۰ش، الانوار البهیه، ترجمه: محمدمهدی اشتهاردی، قم: نشر ناصر.
    - . ۲۵ ما: دليل ما. منتهي الآمال في تواريخ النبي و الآل، قم: دليل ما.
      - 75. قهپائي، عنايتالله، ١٣۶۴ش، مجمع الرجال، قم: اسماعيليان.
  - ۲۷. کافی، مجید، ۱۳۹۲ش، فرهنگ دینی مفاهیم؛ نظریه ها و راهکارها، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
- ۲۸. لوبون، گوستاو، ۱۳۸۰ش، *تاریخ تمدن اسلام و عرب*، ترجمه: سیدمحمدتقی فخر داعی گیلانی، تهران: افراسیاب.
  - ٢٩. مجلسي، محمدباقر، ١٤٠٣ق، بحار الانوار الجامعه لدُرر اخبار الائمه الاطهار عليها، بيروت: مؤسسه الوفاء.
- ٣٠. مسعودي، على بن مسعود، ١٣۶٢ش، *اثبات الوصيه للإمام على بن أبي طالب ﷺ*، تهران: انتشارات اسلاميه.
  - ۳۱. مطهری، مرتضی، ۱۳۷۲ش، مجموعه آثار استاد شهید مطهری (حماسه حسینی)، قم: صدرا.
    - ۳۲. معین، محمد، ۱۳۷۹ش، فرهنگ فارسی، تهران: انتشارات امیر کبیر.

#### ب) نرمافزار

ـ نرم افزار سیره معصومان، مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی نور.

#### ج) سایت

ـ پایگاه اطلاعرسانی دفتر مقام معظم رهبری.